La Base Cristiana
de la
Preocupacion Social

de los Amigos

Por Domingo Ricart
De la Junta Mensual
de los Amigos de
Boulder Colorado.






LLa Base Cristiana
de la
Preocupacion Social

de los Amigos

Por Domingo Ricart
De la Junta Mensual
de los Amigos de
Boulder Colorado.






Gracias al plande visitas que arreglé la Seccién de las Américas del
Comité Mundial de Consulta de los Amigos, fue posible que visitase
a Domingo Ricart en su casa en Boulder, Colorado, en marzo de
1986. Pasamos un estupendo dia, lleno del sol y también de recuer-
dos para Domingo, que hacia memoria de Margarita, su mujer y el
amor de ambos por su hija y ahora por sus nietos. Se preparaba ya
para irse a la casa de retiro que habia seleccionado para pasar sus
Gitimos afios y sabedor de que pronto habia de mudarse, buscaba
compradores para la casa que habia de dejar y que lo albergara por
tantos aifios en Boulder,

Mi visita con Domingo tenia como principal propésito partici-
parle del programa de publicaciones que ya habia aprobado la
Junta Mensual de México, mds tarde le enviariamos, en el mes de
julio, los tres primeros trabajos de la Coleccién Heberto Sein. Le
lleno de felicidad el saber que la obra y el interés de Heberto Sein,
que también eran de él, podian continuarse.

La produccién de literatura cudquera en espafiol, fue preocupa-
cién constante de Domingo, asi como lo fue el tender puentes de
comprensién y de apoyo entre los Amigos de los Estados Unidos y
los de habla hispana, entre los que incluia no sélo a los que viven en
los estados fronterizos entre México y los Estados Unidos, sino
también a todos los que viven en América Latina.

En esta visita, Domingo me recordd que nunca se habia publica-
do el trabajo que habia presentado a la Reunién General de los
Amigos en México en el afio de 1982 en la Casa de los Amigos. Lo
prometi que investigaria qué habia pasado y le prometi también que
lo someteriamos a la consideracion del Comité Editorial para su
publicacion. Resulté que Emma Martinez de Moreno tenia el origi-
nal que me entrego en el mes de agosto, y puede revisar con mucho
cuidado; encontré que el documento, en mi opinidn, necesitaria
algunos cambios menores en el texto y sobre todo, me parecia que
podria cambiarse ¢l titulo al trabajo para su publicacién. Le escribi
el primero de septiembre extensa carta en la que solicitaba a Domin-
go la autorizacién formal para la publicacién de su trabajo y la
inctusién de las notas aclaratorias que me parecian pertinentes.



No tuve mayor noticia del asunto hasta febrero del afio de 1987,
¢n que June y Martin Cobin, de la Junta Mensual de Boulder,
estuvieron en México y me hicieron favor de inquirir a su regreso
sobre el-asunto, de modo que para mediados de febrero me escribie-
ron diciéndome que Domingo ahora vivia en la casa de retiro y que
habia contestado mi carta desde el mes de diciembre y me habia
enviado esta respuesta con una persona que no me la entregd, por
no encontrarme, pero que recién ahora me la enviaba. Conservo
esta carta por las razoncs de la formalidad de su autorizacion y mas
por el significado afectivo que tiene hoy para mi: escrita a mano, en
lineas disparejas y con evidente dificultad, por la artritis que pade-
cia, se habia tomado el trabajo de mostrursu gusto porque pronto s¢
publicaria el extraviado escrito.

Pronto le agradeci su respuesta y le expliqué el por qué de mi
aparente tardanza y le anunciaba gue quizds en algunos meses
saldria ya publicado.

La visita de Alex Morisey, de la Seccidn de las Américas, a la
ciudad de México, me trajo la triste noticia de que el 21 de abril,
hacia unos pocos dias, Domingo habia muerto; al dia siguiente, al
llegar a la Casa de los Amigos para la reunion de silencio el domingo
por la mafiana, me encontré una carta de los Cobin en la que
participaban de la muerte de Domingo y en la que Martin incluia un
soneto que daba cuenta de la tristeza que el hecho le produjera:

April 21, 1987

Today Domingo died a day of Spring

time beauty. Snow remains upon the hills
and in the mountain crevices. Birds sing
from budding boughs: their music almost fills
my ear and heart, The sky is blue and clear.
The grass is green. The waterfalls cascade
in playful leaps to reach the pond. I hear
the murmur of water that has made

its constant contribution to the sound

and sense of peace this special April day
when even winds are still. All's calm around
me now. I want to bend my head and pray.
Domingo, thank. you for the gift you send
the memory of a kind and gentle friend.

Martin Cobin.



Hoy murié Domingo, en undia de
belleza primaveral. Adn hay nieve
en las colinas y en las grietas de las
montafias. Las aves cantan entre
los retofios de las ramas y su muisi-
ca casi llena oido y corazén. De
azul ¢l cielo, claro y verde del pas-
to. La cascada en juguctones sal-
tos alcanza el fondo y oigo el ru-
mor del agua que ha hecho su
constante contribucién al sonido
y sensacion de paz en este especial
dia de abril en que los vientos se
aquietan. Todo en mi entorno es
calma ahora.

Quiero bajar la cabeza y orar;
Domingo, gracias por el regalo
que nos dejas de la memoria de un
amigo amable y gentil.

Cegados quedaron los dias y los'esfuerzos por hacer conciencia
entre los Amigos Americanos de la existencia de Amigos en diversos
paises del continente y en los propios Estados Unidos, con una
tradicion cultural distinta de la anglosajona y sin embargo; con una
comunidad de intereses y propdsitos dados por el compartir una
misma fe. Su Antologia Espititual, sus escritos sobre Los Amigos y
La Luz Interior y sus experiencias, constituyen también un legado.

Jorge Hernindez
México, D.F., Diciembre de 1987.






Esta es la tercera vez que me cabe la satisfaccién de asistir a la
Reunién General de los Amigos en México. Asisti la primera,
inolvidable, y a la tercera, con Anna Brinton, tan querida y admira-
da por los que hemos tenido la fortuna de tratarla.

Mis repetidos y muy distintos contactos con Amigos que com-
partimos la misma lengua, y fundamentalmente, la misma culturay
base religiosa, han ejercido una profunda influencia en mi alma. es
dificil expresarlo. Han creado vinculos de amistad y fraternidad que
me han inspirado, y despertado en mi sentimientos de humildad y
gratitud por lo que me han ensefiado. He aprendido mucho de
todos. Y me han movido a sentirme moralmente obligado a dedicar
mis energias —que ya declinan— y mi capacidad, siempre muy
limitada, a ayudar a los Amigos de habla hispana en este continente
y en Espafia. Por eso considero una bendicién especial que la
Seccion de las Américas del Comité Mundial Consultivo de los
Amigos me haya escogido a propuesta de Uds. —como su represen-
tante para esta Reunién General.

Recibi con particular satisfaccion el enunciado del tema central
de la presente Reunion General, y los temas de estudio preparatorio
para los grupos, porque encajan perfectamente en la linea de mis
preocupaciones actuales. Escogi el tema concreto de hoy mas gene-
ral por dos razones: la primera porque no me sentia calificado para
referirme concretamente a la situacion mexicana y la segunda por-
que considero que seria presuntuoso de parte mia proponer solucio-
nes especificas a los Amigos mexicanos.

Por otro lado considero de suma importancia volver una y otra
vez a las fuentes y llegar a las raices. En consecuencia no pienso, niel
tiempo lo permitiria, ir mas alla del siglo XVIII, después de John
Woolman. Lo que sigue representa el desarrollo ldgico y su adapta-
¢i6n a las condiciones histéricas y sociales de los tiempos modernos,
Es evidente que desde el siglo pasado los Amigos han tenido una
conciencia creciente de la urgencia de su preocupacién social, de su
obligacién de comprometerse y han estado dispuestos a estudiar y
practicar métodos no violentos en la solucion de toda clase de
conflictos.

En mi caso, afortunadamente, me fué posible pasar dela accidna
la conviccion, aunque sea deseable que sea a la inversa. Mi contacto
inicial con los Amigos (que durd 34 meses), fue participando en la
Obra de Socorroemprendida por los Amigos ingleses (FSC) escasa-
mente a los dos meses de estallar la Guerra Civil espaiiola (1936-39).
Seria una historia muy larga de contar, y que no hace al caso ahora.

Sélo diré que, después de algun tiempo de trabajar, y convivir en



nuestra casa con la “Unidad de Ayuda a las Mujeres y Nifios de
Espafia” de la Sociedad de los Amigos, me di cuenta de que antes de
la reunton acostumbrada de los lunes, para planear (en lo posible)
las actividades de la semana, los Amigos de la Delegacion se ence-
rraban en una habitacion v guardaban silencie por mas de media
hora. Intrigado, pregunté a Alfred Jacob, jefe de la Misién, qué
hacian alli— Me explicé cdmo era su costumbre reunirse en adora-
cion silenciosa para pedir la luz divina que tenia de guiar su accidn.
Naturalmente me invité a participar, si me sentia inclinado a hacer-
lo. Y asi, en plena guerra, aprendi lo que era el culto de los Amigos
en silencio. Muy pronto me di cuenta de que necesitaba aquellas
reuniones para poder seguir, sin desfallecer, una actividad intensa
con problemas, al parecer insolubles y que agotaba, y vaciaba a uno
constantemente. Era necesario poder recargar la bateria espiritual,

Entonces comprendi también por qué unos extranjeros, que nada
tenian que ver con nuestros problemas, eran capaces de dejar su
patria (segura y en paz, entonces), su hogar y su trabajo, para
ayudar a unos desconocidos. Comprendi asimismo que sdlo po-
dria explicarlo una profunda experiencia religiosa, quieta, sincera,
no agresiva, tan distinta de aquella en la que habiamos sido criados.
Algunos pocos de nuestros colaboradores también lo comprendie-
ron. _

Naturalmente conocia las Bienaventuranzas, que de miiio habia
aprendido de corrida en el Catecismo. Pero eran consideradas como
un ideal mas bien para aquellos que querian ir mas alld de lo
estrictamente requerido. Un ideal dificil, por no decir imposible de
alcanzar.

También nos habian ensefiado las obras de Misericordia, no
como obligacién sino como consejo a los que tenian buena voluntad
y disponian de tiempo y dinero. Las Hermanas de la Caridad y las
Hermanitas de los Pobres, se dedicaban a practicarlas, como algu-
nas damas ricas que organizaban tés, tombolas y bazares para sus
pobres.

En la escuela también nos habian ensefiado el Padre Nuestro, que
personalmente no habiamos llegado a apreciar, saborear ni com-
prender a fuerza de repetirio maquinalmente y recitarlo a carrerilla
infinidad de veces en aquellos rosarios interminables.

Fue ministrando las necesidades corporales de las victimas ino-
centes de la guerra fratricida (especialmente a los nifios y las ma-
dres) que conoci de cerca la magnitud de la miseria humana y la
aberracién de la guerra y de la violencia.

En principio ya estaba convencido de ello. Unos afios antes me

2



habia pasado todo'el verano estudiando las i- eas sobre la paz y la
organizacion internacional de un humanista cristiano espafiol del
siglo XV1, Juan Luis Vives. Por él descubri el pacifismo cristiano, y
cuando llegaron los primeros cudqueros a Barcelona, apcnas dos
meses después de estallar la guerra, comprendi su pos1c1on Loégica-
mente, cuando la Unidad de Ayuda tuvo local propio se llamé
Hogar Luis Vives.

Pero me faltaba haber vivido, haber palpado la mtensndad de la
tragedla humana que la guerra habia traido.

A primeros de febrero de 1939, en la carretera hacia el norte que
saliendo de Barcelona cruza los Pirineos, flanqueada de nieve aque-
llos dias, entre millares de viejos, mujeres y nifios, se nos cruzé una
madre. joven, demacrada, con un dolor intenso de frio, cansancio y
hambre marcados en su rostro, pero al mismo tiempo serena y
determinada. Con un paquete de ropa en la cabeza, dandolamanoa
cada- uno de sus dos hijitos, me hirié comé la imagen de Jesus
llevando la cruz. Fue como una revelacidn y una sacudida interior,
profunda que nunca podré (ni quiero) olvidar. Aquella pobre y
valiente mujer ;qué pensaria?, jcreia en Dios? Probablemente sélo
en cruzar la frontera y buscar alguna seguridad en un futuro miste-
rioso ¢ incierto. Oficialmente era una enemiga que sus hermanos,
los nacionales de la llamada cruzada cristiana, obligaban a abando-
nar su hogar para salvar por lo menos la vida.

Es frecuente y peligroso, cuando se estd en medio de tantisimo
sufrimiento y horror, perder la perspectiva; y ver s6lo la masa, la
multitud, el nimero. Pero afortunadamente Dios permite que algin
caso individual, entre millares, nos ayude a sacudir la conciencia,
abrir los ojos y verle a EL

Recordemos la descripcidn del juicio en -Mateo (25:40): De
cierto os digo que en cuanto lo hicisteis (0 no lo hicisteis) a uno de
estos mis hermanos pequefiitos a mi lo hicisteis.

Pero basta ya de reminiscencias personales y pasemos a consi-
.derar el tema de este mensaje de hoy: “La base cristiana y cudquera
de nuestra preocupacién social.”

Ern el primer libro del Nuevo Testamento, el Evangelio de Mateo
(6, 9-13) muy pronto ya encontramos la oracion que enseiio Jestsa
sus discipulos y que considero la clave de su pensamiento social.

Decimos: Padre nuestro que estas en los cielos. ..

Danos hoy nuestro pan cotidiano. ..

(El pan nuestro de cada dia danosle hoy, como nos ensefiaba
Catecismo)



Al orar asi, en recogimiento (aislado, intimo y personal; enfrenta-
dos con Dios (£l y Yo), y lentamente, reconocemos la paternidad
divina compartida por todos los demas (no unos pocos escogidos) y
las necesidades materiales (simbolizadas por el pan, ¢l alimento
esencial en los pueblos mediterraneos) de todos, de nosotros y de los
demas, no sélo los familiares y amigos. Asi, resulta evidente que no
se puede separar la piedad y la oracicn que es su expresién, de la
preocupacion por las necesidades materiales. El cristianismo es una
experiencia completa: cuerpo y alma, espiritu y materia. Ser cristia-
no significa también estar en movimiento; no estar satisfecho de uno
mismo, sino preocupado por el vecino, porel préjimo, por el mundo
en que vivimos,

Al adentrarnos mds en los Evangelios, nos damos cuenta de que
Jesus emplea una variedad de procedimientos pedagdgicos para que
su pensamiento quede perfectamente claro: la afirmacion contun-
dente, la motivacion, las pardbolas clarificadoras y su propio ejem-
plo. Toda su ensefianza y metodologia, debe considerarse perfecta-
mente integrada y ser tomada en bloque. No cabe escoger lo que sea
mds comodo, o mas general, y pasar por alio lo que es mas compro-
metedor y concreto. Entretenerse en ¢l examen de la base biblica de
algunos problemas secundarios y pasar por alto por ejemplo la
condenacion por Jesis de la guerra, de toda violencia, y de la
injusticia es soslayar algo fundamental,

Jests habla con autoridad cuando es preciso, o por parabolas
cuando quiere hacer mas claro su pensamiento, o ilustrar en detalle
un punto determinado. Nunca es vago, ni usa generalizaciones
faciles. Es siempre concreto y preciso, como cuando dice “Amaras
al projimo como a ti mismo™ (Mateo, 19:19, Lucas, {0:27) que Juan
reitera dos veces, sin usar la palabra prdjimo, que aclarara en la
parabola del Buen Samaritano. dice Jes(s: “Este es mi mandamien-
to, que os arnéis los unos a los otros, como yo os he amado” (Juan
15:12) y un poco después (15:19): Esto os mando. ..

La pardbola del samaritgno tiene una fuerza particular, porque
Jesus escoge como ejemplo para aclarar o que debe entenderse por
prdjimo a un samaritano. Eran ellos despreciados y considerados
como enemigos por los judios (igual que los otros vecinos, los
filisteos y los de Canaan).

Asi pues, el cristianismo que es religién de amor, no puede hacer
distinciones entre los hombres, ni dejar de tener en cuenta el bienes-
tar fisico al procurar el espiritual. La safvacidn comprende al hom-
bre completo. Este ha de amar a Dios con su alma, con su corazdn,
con su inteligencia y voluntad y al préjimo, su hermano. La vida

4



nueva en Cristo implica la respuesta a fodas las necesidades de
todos; hombres, mujeres, nifios y ancianos; lo mismo los individuos
gue la comunidad y la sociedad entera. Es una vida integrada,
dinamica y comprensiva, sin excluir a nadie.

El texto clasico en el que Jesus expone su vida y su método para
crear la nueva sociedad esta en el Sermon del Monte (Mateo, 5). Es
su cddigo moral y sunorma de acciéon mas explicita. Siel cristianis-
mo no ha logrado, en veinte siglos mejorar la sociedad, como habria
podido hacerlo (aunque sin duda ha cambiado la vida de muchos
individuos), es porque no se ha intentado seriamente aplicar este
cédigo moral que El nos legd. Se ha desvirtuado: primero presen-
tandolo como una serie de buenos consejos que seria ideal poder
seguir, pero que en realidad no son asequibles a todos. Luego, ha
sido limitado con distingos casuisticos y salvedades sobre como,
cudndo y hasta qué punto se puede aplicar. Se han sefialado con
detalle los grados de violencia y los tipos de guerra (justa o injusta,
ofensiva o defensiva, total o parcial), y asi se ha esquivado el sentido
categbrico de su mensaje, claro y explicito.

La reparticion, siete veces consecutivas, del yo os digo, define
claramente la expresién de lo que es el ordenamiento mesianico de
la sociedad y su contundencia.

El Sermdn del Monte expresa el orden mesidnico de la paz, la
consumacion de la “ley” antigua, y la formulacion de una normativa
que la supera: “Pero yo os digo™. . . Es seguro que dej6 un impacto
muy fuerte en los primeros discipulos, porque esta casi al principio
del primer Evangelio. Y creo interesante hacer notar aqui que Juan
de Valdés, erasmista y alumbrado espafiol, un precursor de Jorge
Fox (segiin Rufus Jones), cien afios antes de sunacimiento, anade a
su Catecismo de Doctrina Cristiana (1529) la primera traduccion
castellana no rabinica de los capitulos V, V1 y VI1I de Mateo, por
considerarlos de capital importancia en el mensaje de Jesus.

En el mismo Evangelio de Mateo, en la pardbola del Reinodelos
Cielos, mencionada antes, Jesus llama herederos (los que tienen
derecho, preferidos) a los que han Aecho obras de amor: ayudando
al hambriento, al sediento, al sin hogar, al desnudo, al enfermo y al
privado de libertad, a los que asi han demostrado su sentido de
hermandad con los necesitados. Con ellos El se identifica: “en
cuanto lo hicisteis a uno de estos mis hermanos pequefiitos (habla el
Rey, en tono paternal, usando un carifioso diminutivo) a mi lo
hicisteis (Mateo, 25:40).

Tanto el Sermon como la pardbola del Rey sc dirigen a mover al
hombre entero; —el corazon. la mente y la voluntad—, dejandose



guiar por el amor a Dios y a sus hijos.

La vida de Jesis nos ofrece naturalmente un perfecto ejemplo y
modelo de aplicacion practica de 1o que ensefiaba. Los evangelios
no dejan de subrayar que Jestis “Sentia ldstima de la gente™, que por
seguirle y escucharle no habian comido; sentia pzedad (misericor-

- dia) y movido de compasnon usaba su poder curativo con toda clase
de personas: un prmclpe de la Sinagoga (hija de Jairo, Marcos,
2:22), un centurion romano (Mateo, 8:5), que se interesa por su
siervo, la hija de la mujer griega (Marcos, 7:25) y toda clase de
enfermos tullidos, paraliticos, ciegos, etc. El ejemplo mas conmo-
vedor de como Jesis ejercia sus poderes sobrenaturales lo hallamos
en sus relaciones con Lazaro y sus hermanas: “Jesis los amaba
particularmente”. Al anunciarle la enfermedad de su hermano le
dice el mensajero de las hermanas “¢l que amas esta enfermo.” Al
legar a la tumba “Jesis se conmovid de espiritu y turbése” “y lloro
Jesus™ “y Jestis conmovidse otra vez” (Juan, 11 passim).

jQué contraste con el frio desprendimiento y despego impersonal
de los que ayudan o participan en servicios sociales en eficiencia,
mads o menos profesional, pero procuran al mismo tiempo no com-
prometerse personalmente!

En resumen, como dice muy bien Howard Brinton: *Afirmar o
creer que el codigo de conducta del Evangelio (como nos lo da y lo
predica Jesis) sélo puede ser aplicado en el reino celestial, fuera ya
del tiempo y no de este mundo, es inconsistente con todo el espiritu
y el contenido del Evangelio, que siempre nos ensefia como debe-
mos comportarnos aqui y ahora.”

En los primeros tiempos de la joven comunidad cristiana de
Jerusalén, ya vemos, a grandes rasgos, lo que serd la obra social en
la iglesia primitiva, limitada practicamente a satisfacer las peren-
torias necesidades de las pequefias comunidades: grupos cerrados,
estrechamente unidos como hermanos, que asi se lamaban entre
ellos. Lo mismo ocurrié con los primeros cuaqueros. El primer
comité que se formé como instrumento de presion legal y ayuda a
las familias de los Amigos encarcelados fue La Junta para los que
sufren (Meeting for Sufferings)* en 1675.

* Hoy podriamos llamar a esta “junta™ el Comité de Ayuda de los Amigos que
sufren persecucidn, el Meeting for sufferings era un Comité o Cormisidon que estaba
atento para ayudar a los Amigos que daban los testimoniosde la libertad religiosa,
de la igualdad, de la justicia, etc., que eran encarcelados, golpeados v sujetos a
procesos judiciales; este Comité también ayudaba a las familias de estos Amigos o
tomaba la responsabilidad de su cuidado mientras ellns se dedicaban ali ejercicio de
su ministerio. Nota del Editor.



Los primeros cristianos, con el entusiasmo de nuevos conversos,
y frente a la hostilidad general que los aislaba, trataron de crear una
sociedad perfecta, que hoy llamariamos utépica. Dice ellibro de los
Hechos (4:32 y 34): Y la multitud de los que habian creido era de un
corazon y un alma. Ninguno decia ser_suyo algo de lo que poseia,
mas todas las cosas eran comunes...” “Que ningln necesitado
habia entre ellos: porque todos los que poseian heredades o casas,
vendiéndolas trajan el precio de lo vendido, y lo ponian a los pies de
los Apéstoles; y era repartido a cada uno segin que habia menes-
ter...”

En siglos posteriores se ha intentado muchas veces formar comu-
nidades limitadas, a imitacién de la que describen los Hechos. En
general poco han durado, o se han transformado en organizaciones
poderosas y ricas, de tipo autoritario, que muy poco se asemejan al
modelo (como son las ordenes monasticas).

Las iglesias o congregaciones locales, que Pablo organizé y acon-
sejaba, continuaban siendo practicamente grupos pequefios, en un
mundo hostil, que tenian que esforzarse para sobrevivir y crecer.

En la creencia de que la segunda venida de Cristo era inminente,
su proyeccidn exterior se concentraba légicamente, en su esfuerzo
por convertir, ofreciendo la salvacién, a judios y gentiles; en mante-
ner un alio nivel de conducta personal que sirviera de ejemplo y
atraccion para los neofitos, y en estrechar los vinculos entre sus
conversos con un profundo sentido de hermandad en la fe y como
miembros del mismo cuerpo espiritual de Cristo. Pablo inculcaba el
desprendimiento por la limosna, con la que podia ayudarse a los
miembros necesitados de su propia comunidad, o a los de otras, por
ejemplo a los hermanos mas necesitados de Jerusalén (I Cor. 16:12-
3), “evitando que nadie nos vitupere en esta abandancia que minis-
tramos™ (11-Cor. 8:20).

Probablemerite la aportacidon mads significante y permanente de
los primeros cristianos a los problemas sociales de la época, fue
el sentido de la dignidad del hombre, la conviccién de que, en la
comunidad cristiana como tal, tanto contaban los esclavos como los
amos, los que procedian del judaismo como los gentiles conversos,
los de una nacién como los de otra. Y el derecho inalienable a la
libertad de conciencia personal.

Pero fuera de la Iglesia, permanecian intactas las estructuras
sociales, que convenia todavia respetar. Los cristianos eran pocos,
perseguidos y sin fuerza politica. Sélo la violencia hubiera podido
alterarlas, lo cual era impensable. Dice Pablo: “Siervos obedeced. . .
amos haced lo que es justo... (Col. 3:22 y 4:1); pues aunque



andamos en la carne, no militamos seglinla carne, porque fas armas
de nuestra milicia no son carnales (11 Cor. 10:3-4). Se mantenia el
status quo, pero lentamente se producia la erosion de las barreras
sociales que, por desgracia, la lglesia no supo ver y tardé siglos en
reconocer que podian desaparecer, aplicando simplemente la doc-
trina de Jesus.

En la cultura clasica (pagana) el ideal para el hombre era disfrutar
del ocio (otium), sindnimo de /ibertad, de la posibilidad de activida-
des que dan placer, del cultivo de la inteligencia, del gusto de las
artes y el goce de la vida. El trabajo no era digno ni apetecible
porque era la negacion de la postura ideal, era negorium. Pero el
cristianismo representaba la dignificacién del trabajo, de todo tra-
bajo.

Pablo, en sus cartas, y con su ejemplo, exortaba al trabajo
manual: “0s encargamos trabajar con nuestras manos para que los
de afuera (no cristianos) respeten vuestra vida y seais autosuficien-
tes” (I Tes. 4:10-11). “Trabajamos de noche y de dia para no seros
gravosos™ (Tes. 2:19) y termina condenando rotundamente el para-
sitismo: “Que si alguno no quiere trabajar, tampoco coma”(}1. Tess.
3:12).

En otro lugar traza Pablo una sintesis del ideal cristiano, por ende
cudquero, de servicio, que haremos bien en nunca olvidar: “Amdn-
doos los unos a los otros con caridad fraternal, ayudandoos con
honra los unos a los otros; diligentes sin pereza, ardientes en espiritu
y sirviendo al Sefior, gozosos en la esperanza, sufridos en la tribula-
cion, constantes en la oracion...” y termina el capitulo: “No seas
vencido por el mal, mas vence con el bien el mal” (Romanos, 11:10
sgts).

Ahora he de pedir disculpa porque para entrar en la segunda par-
te de este mensaje, que es el testimonio de los primeros Amigos
sobre nuestras obligaciones sociales, es preciso saltar mas de diez
siglos a los cuales voy a aludir brevisimamente para establecer el
lazo logico y cronoldgico indispensable.

En el siglo cuarto, con ¢l triunfo de Constantino, no sélo cesa la
persecucion de la Iglesia cristiana, sino que ésta se convierte en
aliada y apoyo del poder civil y se crea el estado pontificio en Italia.
La Iglesia compra su libertad con el precio de su independencia. Se
institucionaliza cada vez mas. Tolera a veces, pero luego absorbe,
las voces aisladas, o los pequefios grupos que representan una
actitud disconforme o de protesta. Ante las evidentes desigualdades
sociales, adopta una actitud pasiva, fatalista y resignada. La caridad
y las obras de misericordia {en el sentido paternalista de beneficen-



cia y limosna), ofrecen un paliativo. La resignacidn y la pacienceiu
ayudan a tolerar la pobreza, la miseria, el dolor y li injusticta -quc
siempre han existido, y existirdn en este mundo. La esperanze agui
hara tolerable la falta de felicidad, la cual se lograrda como recom-
pensa en la vida futura. A este propésito es significativo recordar
como nuestra lengua -formada del latin antes del primer milenio
usa ¢! verbo ser, que indica estado permanente, con ¢l adjetivo
pobre; se estd sano o enfermo, alegre o triste, pero se es pobre o
rico.

Hasta el siglo XVI la Iglesia fue la fuerza estabilizadora en ¢l
Mundo Occidental, en detrimento de su libertad evangélica, y mi-
sion profética (en el sentido de proclamadora de la revelacion de
“Hablar por Dios™). Pero desde fines del siglo anterior, con cl
Renacimientv, nuevas {uerzas politicas (formacion de los csiados
modcrnos), econdmicas (capitalismo) sociales (creciente malestar
de la clase oprimida}, refigiosas (brotes de rebeldia, disconformidad
o enfrentamientos, Wicliffe, Huss, Savonarola), sacuden a la [glesia
oficial y las instituciones que patrocinaba.

Al fin del segundo decenio del siglo XVI (1519), con Lutelo
estalla lo que ha venido Hlamadndose la Reforma. Con la consigna de
volver a las fuenres de la tradicidn cristiana, aceptando la Bibka
como (tnica gutoridad, y rechazando la autoridad del Papa, se rompe
la unidad religiosa de Europa y, como consccuencia, tambicn la
politica.

Pero muy pronto la pretendida reforma religiosa se desintegra en
luchas o contlictos doctrinales, politicos, sociales € institucionales.
con la sccuela incvitable de odios teoldgicos, intolerancia, persecu-
ciones y contlictos sangrientos, y todo en nombre de Dios.

Sc crean iglesias nacionales o regionales. La gente cambia de
religion con sus gobernantes (“de quien es la region, es la religion™) v
los habitantes, al nacer se supone que profesan tal o cuil contesion.
Un pais, una regién o una ciudad son catdlicos o protestantes,
calvinistus, luteranos o anabaptistas. (Todavia persiste la tendencia
en atribuir vna religion determinada a cada pais o estado, aungue
tal vez menos del 209 la profesan activamente.) Y lo peor es que en
nombre de la libertad del Evangelio se niega a la gente ¢l derecho a
gscoger cn conciencia su propia religion. También se desarrolla en
otros lugarcs un tipo de religion nacional mis o menos teocritica:
Espaiia, Francia, [talia (con la contra-reforma), Inglaterra (refor-
mada); o de tendencia personalista o caudillista; lutcranismo y calvi-
nismo, o combinada con una revolucion social, cn ciertos grupos
anabaptistus.



El mencionar a estos ltimos nos lleva a hacer notar que ya a la
mitad del siglo XVI, la Europa cristiana estaba dividida en tres
grandes movimientos. La Iglesia romana reacciond, religiosa y
politicamente, con lo que se ha venido llamando la Contra-reforma,
El grupo de la Reforma o Protestante se polarizé entre el Luteranis-
mo y el Calvinismo. A ¢l luego se debe afiadir ia Iglesia anglicana.
Otro grupo se formé inmediatamente, con los Anabaptistas, que
algunos historiadores llaman {os rebeldes y radicales de la Reforma.
Radicales, porque tratan de llevar algunas de sus creencias a sus
altimas y 1égicas consecuencias; rebeldes, porque a menudo acuden
a la violencia para imponerse.

Lo constituyen gran niimero de comunidades regionales o loca-
les, cuyo comun denominador es la creencia en la revelacién perso-
nal que puede llamarse conversion, segundo nacimiento, seguridad
de la salvacion, en la aceptacion de la Biblia, interpretada literal-
mente como la Unica fuente de la verdad, un moralismo personal
estricto y la conciencia del agudo problema social de la época, todo
ello junto a una radical desconfianza en el gobicrno y las institucio-
nes civiles que llega en mucho casos a la negacion de toda autoridad
-anarquismo-, el cual como ocurre a menudo en es10s casos, degene-
ra en caudillismo. Llevados por la conviceién milenaria de la
inminencia de la implementacion del Reino de Dios en la tierra, no
sienlen reparos en tratar de forzar o acelerar, con la violencia, su
tiempo. Casi todos estos grupos creian en el caracter casi magico
del bautismo de los adultos, como rito de iniciaciéon. Agotados por
rebeliones sangrientas y persecuciones ferores, ¢n las cuales a veces
cooperaban los dos grupos previamente mencionados, catélicos y
protestantes, a fines del siglo XVI abandonan la violencia y logran
sobrevivir y evolucionar en la semiclandestinidad.

No todas las luerzas espirituales que actuaban en Europa estaban
dispuestas a encuadrarse en uno de los tres bandos antagénicos, y
asi cn todos los paiscs aparecieron espiritus libres que a toda costa
trataron de mantener un equilibrio que se hacia cada vez mas
precario y dificil. Se formaron pequefios niicieos que gravitaban por
lo comiin alrededor de personalidades inspiradoras, siendo los mas
notables Hans Denk, Kaspar von Schwenkfeld, Sebastian Frank,
Heinrick Niclaes, Sebastian Castellio, Menno Simons (de donde los
menonistas) y los espafioles Juan Luis Vives, Miguel de Servet v
Juan de Valdés. :

Algunos historiadores los llaman los rebeldes de la Reforma v los
encuadran con los radicales del grupo anabaptista, pero otro mas
positiva y acertadamente los distinguen como los espiritus libres

10



(Bainton) o los reformadores espirituales (Rufus Jones).

Tenian en comin la creencia en la revelacion interior, directa y
personal {la palabra de Dios invisible), no consideraban la Biblia
como fuente unica y exclusiva de la revelacion, que no termina con
el altimo libro del Nuevo Testamento, creian en la posibilidad de la
salvacion fuera de las iglesias. Dios puede salvar de distinta manera
a distinta gente, como también creia William Penn. Desarrollaron
plena conciencia del problema social en suépoca, de 1a necesidad de
enfrentarse a €] para resolverlo. Su cédigo de conducta, insoslaya-
ble y terminante, era el Sermdn del Monte. Eran pacifistas absolu-
tos, condenando toda violencia y participacion en cualquier guerra.
Desconfiaban de, pero respetaban, la organizaciéon y autoridad
civil. No prestaban juramento ni llevaban armas. Creian en la
libertad religiosa y la tolerancia, y desconfiaban de las iglesias o
sectas cerradas y exclusivas,

Los reformadores espirituales eran a la vez misticos y practicos.
Misticos en su énfasis en la inspiracion, la revelacion, la experiencia
directa, y practicos al descubrir los campos de la ciencia y de la fe,
del misterio y de la razén, de la comunidad de los elegidos y de la de
los subditos del Estado. Alespiritualizarla religion, desmantelando
los dogmas, las ceremonias, el profesionalismo y las instituciones,
dejaban de actuar como fuerza rebelde y revolucionaria temible.
Pero sus convicciones y su conducta podrian ajustarse y hacerse
compatibles con cualquier forma ya establecida de la vida religiosa
auténtica.

Los pequefios nucleos que representaban esta fuerza habian to-
grado la sintesis de lo mejor y lo mas puro de la tradicion mistica y
ética cristiana con el sentido humano y activista del Renacimiento:
en una palabra, de los elementos mas vitales, mas profundos y mas
renovadores del cristianismo. Fueron el fermento que iba a permi-
tir, un siglo mas adelante en Inglaterra, y gracias a una mayor
libertad religiosa, la revitalizacidn de los ideales de la Reforma y su
evolucién logica y préctica, entre 1640 y 1660, se produjo la desinte-
gracién del puritanismo en feroces polémicas eclesidsticas y en
innumerables sectas. Al apaciguarse la tormenta politica y religiosa
y volver con la Restauracién (1660) las aguas a su cauce, era
evidente que se habia producide un profundo y radical cambio
histérico, cuya trascendencia pademos apreciar mejor a distancia.

Enestesiglo, masconcretamente en el decenio de 1647-57, nacid y
se desarroll6 rdpidamente la Sociedad de los Amigos. Pero no lo
hizo sibitamente ni en el vacio. Ella fue el aglutinante para muchos
que buscaban un hogar espiritual donde podrian satisfacer sus



necesidades esptittuales y crecer en el Espiritu. Al principio no
intentahan romper con la lglesia establecida o con otros grupos a

“los que pertenecian. Sélo querian la libertad para seguir la Nlamada
del Senor, puriticar la Iglesia de lo superfiuo y volver a las raices:
esto es, il mensaje simple v claro de Jests.

Scrd pues G, en este momento, trazar brevemente un eshozo del
ambiente religioso en el que nacio y se formd Jorge Fox, mayor-
mMente porque pcrmiliré schalar la presencia religiosa hispana entre
los grupos minoritarios y disidentes. Lo que p.ullculmnn_nu. 108
tmporta subrayar ahora ¢s que la expericncia cuaquera no es un
fenomeno que se produce y desarrolla en un ambiente anglosajon
cerrado, st no que responde a una aspiracion universal a la que ung
modalidad de {a espiritualidad hispana no es ajena.

I:l movimicnto cudquero resulto ser el unico producto de la crisis
religiosa de la mitad del siglo X VIL, en Inglaterra, que ha sobrevivi-
do. Surge entre los Independientes, estoes, 1o, gue no estan aliliados
a ninguna de los tres iglesias o denominaciones que prevalecian, la
anglicana, con su iglesia y sacerdote en cada pueblo, la presbite-
rana, lavorecida por el gobierno de Cromwell, que tendia a implan-
L una teocracia puritana, y la batista, descendiente de los anti-
guos anabaptistas que habian renunciado a la violencia y era mas o
menos tolerada. ,

Entre los innumerables sectas y grupos que se llamaban indepen-
dientes | parcee que ¢l mensaje espiritual de Jorge Fox y de los
primeros niinistros de la Verdad, como se llamaban, halld mayor
ceo y respuesta entre los dos grupos cuyas creencias y practicas eran
nucho mas afines: los seguidores de Caspar Schwenckicld (1489-
1561), uno de los reformadores espirituales y de Heinrick Niclaes
(1502-1570) fundador de la Familia del Amor, o sccta de los Fami-
fistas como cra conocida en Inglaterra,

Uno de los polemistas presbiterianos mis conocidos de la época,
que ataca con mayor virulencia a los grupos independientes luc
Samucl Rutherford: Las Ciento Diez Divinas Consideraciones,
hecha por Nicholas y Ferrar y publicadas ¢n Oxford, 1638, No
parcce haber tenido mucha resonancia entonces, pero si la segunda
cdicion de Cambridge en 1646 -en el pmmdo de mayor tension y
cuando Jorge Fox estaba pasando la crisis espiritual preliminar al
descubrimiento de su camino delinitivo.

Rutherford. cn una obra publicada en Londres en 1648, cita las
Consideraciones de Valdés nada menos que sicte veces, y aungue
reconoce encltas algunas meditaciones buenas y excelentes, acusa al
autor de supersticioso, entusiasta y familista.

12



Dos afios antes, el mismo afio de la edicién de Cambridge, Robert
Bacon, un conocido familista, habia publicado un Catecismo
donde hace grandes elogios de Valdés, que provocé la ira de Ruther-
ford.

Es sabido que las predicaciones de los primeros cuaqueros halla-
ron eco favorable en muchos familistas y asi no es de extraiiar que
en la biblioteca de un viejo cudquero inglés fuera hallado (a
principios del siglo XIX) un ejemplar de la traduccién de las Consi-
deraciones. Con razén Benjamin Wiffen (1794-1867) y Rufus M.
Jones consideran a Juan de Valdés como precursor de Jorge Fox.
Como tampoco es sorprendente que unos afios mas tarde (1699)
Jorge Keith, un trinsfuga del cuaquerismo, en un libro polémico
contra Guillermo Penn, acusa a los cuaqueros de seguidores de
Miguel de Molinos (1628-1696), cuyo libro La Guia Espiritual (la
primera edicién inglesa es de 1688) tanto aprecian.

Pero volvamos a Jorge Fox y tratemos de analizar ¢l proceso de
su transformacion espiritual y el origen de su mensaje. Es de suma
importancia porque €l mismo, en su Diario, como ningtn otro lo
pudiera hacer, sintetiza en un par de parrafos, que voy a traducir y
comentar brevemente, el proceso de su evolucidn espiritual y sus
consecuencias, terminando con el esbozo de las convicciones que
habia alcanzado y seran el meollo de su mensaje.

Jorge Fox naci6 en 1624 y su adolescencia y juventud coinciden
con el periodo de intensa agitacion religiosa y tensiones entre los
distintos grupos cristianos que acabamos de describir.

Muchacho piadoso, quieto, notablemente introvertido e insatis-
fecho, con insaciable anhelo de perfeccion personal, para ser mas
libre en su bisqueda religiosa a los 19 afios deja su hogar y su
familia. Durante los cuatro siguientes afios, solo, cargado de preo-
cupaciones religiosas, con dudas y ansias de conocer, angustiado
muchas veces por las dudas y la soledad, busca quien pueda ayudar-
le. Su Gnico compafiero es la Biblia, con la que llega a familiarizarse
en un grado casiincreible, Fueron cuatro afios de intensa formacién
y maduracion intelectual, del cardcter y del espiritu, mejor de la que
le hubiera podido proporcionar una institucién docente. Sus expe-
riencias con graduados de las mejores universidades, Oxford y
Cambridge, le hizo desconfiar de la ensefianza formal. En sus
discusiones aprende a razonar y argilir, habilidad que usaria después
con gran eficacia. También hace contacto con los diferentes modali-
dades y grupos que se profesan cristianos, encuentra a otros busca-
dores de la verdad que no estan satisfechos espiritualmente y a gente
sensible, abierta, esperando guia y orientacion.

13



Hacia 1647 entra definitivamente en una etapa més positiva.
Aunque oprimido todavia con dudas y tentaciones, experimenta
periodos de apertura. En la noche oscura de suespiritu, destellos de
luz ya se producen, hasta que pronto llega la gran revelacion.
Veamos como la describe con'sus propias palabras a las que afiado
unas palabras de glosa:

“Lo mismo que habia abandonado [con desengafio] a los sacerdotes
[ministros de la Iglesia oficial], dejé también a los predicadores, a los
que se habian separado [los independientes] y a los que se llamaban

gente de mds experiencia, porque vi que ninguno de ellos podia satisfa-
cer mi necesidad, ™

“Y cuando toda mi esperanza(de ayuda)enellos yen todos los hombres
habia desaparecido, al punto que no tenia nada externo que pudiera
ayudarme ni decirme lo qué (debia) hacer,”

“Entonces, oh, entonces of una voz que me decia:

Sin embargo, hay uno, Jesucristo, que puede responder a tu necesidad.

Al oirla mi corazon salto de gozo.”

“Entonces el Sefior me hizo ver por qué nadie en la tierra podia
responder a mi necesidad. Era para que pudiera darle a Eltoda la gloria,
pues todos estan envueltos en el pecado y encerrados en la incredulidad
como yo habia estado, y para que Jesucristo tuviera toda la preeminen-
cia: El que ilumina, da la gracia y la fortaleza. Asi que, cuando Dios
obra jquién lo va a impedir?”

“Y esto lo conoct por experiencia.”

“Se acrecentd, entonces, mi deseo del Sefior y mi celo [ansia] para
alcanzar solo el puro conocimiento de Dios y de Cristo, sin ayuda de
ninguna persona, ni libro, ni escritorio. Si bien habia leido las Escritu-
ras que hablaban de Cristo y de Dios, con todo, no le conoci sino por
revelacidn, como el que tenia la llave que abria, y abre, ycomo cl Padre
de Vida que me atraia hacia su Hijo por su Espintu.”

* en el original en inglés ...“That could speak to my condition™ o sea "que
pudicra hablar a mi condicién’. Se entiende aqui que se trata de la condicién
personal que Fox habia adquirido en la firmeza de su bisqueda y en la consistencia y
la congruencia de la vida cotidiana con los mas profundos ideales y convicciones en
el orden de lo moral y lo especificamente religioso. No se trata pues solo de una
necesidad espiritual sino més bien de una condicion alcanzada en su basqueda del
espiritu. La traduccion de Domingo Ricart del términc “condition™ del inglés es
mas amplio por lo que sucedia en la vida de Jorge Fox. Ver enel original en inglés
pag. 11 del Journal of George Fox en la version editada por John L. Nickalls y
publicada en Londres en 1975 por el London-Yearly Meeting of the Religious
Society of Friends. Nota del Editor.

14



“Y entonces el Sefior me condujo como de la mano ¥ e permitié ver su
amor, sin limites y eterno, y que sobrepasa todo el conocimiento que
tienen los hombres en su estado natural, o pueden obtener por la
historia o los libros.

Y aquel amor me permitié verme a mi mismo como yoerasin El...,"
(Diario, 164)

He creido necesario dar integra la descripcion que Jorge Fox nos
da en su Diagrio de la experiencia mistica mas trascendental de su
vida. Con sus palabras podemos seguir en detalle las distintas ctapas
de esta trascendental experiencia que concluye su periodo de prepa-
racion espiritual, y va a caracterizar su ministerio yala Sociedad de
los Hijos de la Luz, o de los Amigos, como la llamamos ahora.

Estas etapas en la experiencia de Jorge Fox coinciden con los
peldaios de la escalera simbélica tradicional que se hallan en los
tratados y estudios sistematicos sobre la mistica como fenémeno
religioso universal.

Es esta una palabra que se hecho sospechosa, porqueesuna de las
usadas con mas frecuencia y ala ligera, ya la que se dan significados
ajenos a lo que es basicamente. Misticismo es el elemento mas vital
de todas las verdaderas religiones. Representa la tendencia innata
del alma humana que busca trascender (alcanzar mas alla de) la
razén y lograr asi la experiencia directa de Dios. Nace de la convic-
cién de que es posible al alma unirse a la Realidad ultima, sin
confundirse, ni aniquilarse, cuando Dios cesa de ser un objeto y se
convierte en experiencia.

Solo se puede comprender esta experiencia si se acepta,

a) que el alma puede trascender las barreras de la materia y
percibir la Luz inmutable,

b) que para que ¢l hombre llegue a conocerla, ha de participar en
cierto modo de la naturaleza divina {lo de Dios en cada hombre, la
semilla, la imagen y semejanza, la Luz Interior de los Amigos, elc,),

¢) que para alcanzar esta experiencia y conocimiento, uno ha de
abrirse, purificarse, negdndose a si mismo, y .

d) que la guia y el resultado de este ascenso es el amor (Ramén
Lull, El Amigo y el Amado).

Basicamente, lo esencial de la experiencia mistica es 1a concien-
cia, la conviccion del contacto directo, personal, intimo, sin inter-
mediarios, con el Eterno. Es la misma en todos, pero afecta a unos, a
los introvertidos de caracter, de una forma, y a losextrovertidos, de
otra. Se expresa de muchas maneras que reflejan no sélo el tempera-
mento individual, sino su nivel de educacion, la cultura en que se
vive y la religién en que uno se ha formado. Puede traducirse en

15



ensimismamiento, quietud y alejamiento en unos, en exuberancia y
fenémenos carismaticos que no son esenciales, en otros, oenactivi-
dad casi Irenética de proselitismo, predicacion, organizacién y ser-
vicio. Seria facil dar nombres, bien conocidos, de grandes misticos
que encajan en cada una de estas modalidades, pero en aras a la
brevedad es premso seguir adelante.

En la experiencia de Jorge Fox hallamos descritas las cldsicas
etapas en una forma original que merece ser notada,

La preliminar —que ¢s la purificacion espiritual— dura en Fox
unos cuatro afios, caracterizada por la inquietud, la desorientacion
y la busqueda de una senda satisfactoria; por las dudas, las tentacio-
nes, la soledad y la sequedad espiritual.

Paulatinamente Fox va entrando en una fase mas positiva, que ¢l
llama ablandamiento, apertura. el espiritu se hace mas tierno, mas
sensible, mas receptivo.

Luego cesa la resistencia del yo, y el espiritu abierro recibe sefiales
alentadoras, destellos fugaces de la Luz. Pero antes de la experien-
cia definitiva, es preciso desengafiarse del todo y admitir laimpoten-
cia e ineficacia de los esfuerzos personales y entregarse totalmente.
Sélo entonces puede oirse la voz de Dios en el interior, que transfor-
ma, ilumina y aclara todas las incognitas, inunda el alma en gozo
irreprimible y la sumerge ¢n su amor. Esta etapa de la experiencia
mistica la describe Isaac Pennington con un entusiasmo emaocio-

nante. La experiencia es tan fuerte y dominante que impele a los que
la han tenido a tratar de compartirla con otros: de palabra, por
escrito, en accidon. Algunos de los grandes misticos de la Cristiandad
han sido hombres de accion, fundadores, organizadores, misione-
ros, por ejemplo, Bernardo de Claraval, Francisco de Asis, Rai-
mundo Lulio, Teresa de Awvila, etc,

Recordemos que Jorge Fox, antes de describir los efectos de su
revelacion dice rotundamente: “Y esto lo conoci por experiencia.”
Dios, para ¢l, habia dejado de ser un concepto y convertido en una
experiencid.

Esto lo habia repetido muchas veces nuestro Juan de Valdés, a
principios del siglo anterior, en su libro de Divinus Consideracio-
nes, donde escribe “sobre los que conocen a Dios por relacion de
hombres y los que lo conocen por el Espiritu Santo. El cristiano ha
de estudiar su propio libro, al que la Sagrada Escritura sirve de
comentario. Los que caminan por ¢l camino cristiano sin la luz
interior del Espiritu Santo son semejantes a los que caminan de
noche sin la luz del sol. Importa conocer a Dios no-por ciencia sino
por experiencia.”



La sustancia de la gran experiencia transformadora, personal,
directa e inconfundible ha recibido varios hombres, por sus efectos:
iluminacién, despetar, conversién, nuevo nacimiento. Lo impor-
tante €s que sea realmente un punto de partida,

Como es basicamente iluminadora y clarificadora, la designacién
mas frecuente de los antiguos Amigos fue la Luz interior, la Luz de
Cristo, bien distinta de la luz natural de la inteligencia. Hijos de la

Luz fue el primer nombre que se dieron (1648). El sobrenombre de
cudqueros vino después.*

De la experiencia sacaron tres convicciones fundamentales. La
primera es que la experiencia ha de ser individual, personal, directa
e intransferible.

“Cristo dijo esto. Los Apostoles dijeron esto otro.

{Qué dices ta?”

“¢Eres ttt hijo de {a Luz? jAnduviste en la Luz? ;Lo
que hablas, viene de (la Luz) Dios?™**

“No basta escuchar lo que dicen de Cristo, o leer
sobre Cristo, Lo importante es sentirlo como mi raiz,
mi vida, mi fundamento™ {Pennington).

La segunda se refiere a la universidad de la luz interior, de la
semilla divina que esta en todos. El exquisito Isaac Pennington lo
explica asi:

“profundiza, hasta la semilla que Dios planta en tu
corazén o lo de Dios en cada hombre.”

“Esta simiente en ¢l corazén de todos los hombres
es el reino de Dios,” (metafora que bellamente desarrolla
Robert Barclay).

Dijo Robert Barclay:

*El Sefior me ha hecho comprender, con su poder invisible,
como todos los hombres son alumbrados por la luz divina
de Cristo, y la vi brillar en todos!™ “Los que creen en

ella y son conscientes de ella son salvados, vienen a la luz
de vida y llegan a ser Hijos de la Luz." “Esto lo vi sin

la ayuda de hombre alguno, directamente, pues entonces
nunca pude hallarlo en las Escrituras, pero lo vi en aquella
Luz y Espiritu que es anterior a las Escrituras.”

* En espafiol y para la cultura de los latinoamericanos es preferible no usar ¢l
término de “cudqueros™ que suscita mucha confunsion y que poco se conoce entre
los cristianos de habla hispana de este continente y en donde desde ¢l siglo pasado
se les conoce como Amigos mas que por ¢ mote de cudquero como se entiendeen la
lengua y tradicidn anglosajona. Nota del editor,

** Ambas citas son del Diario de Jorge Fox.

17



William Penn, en sus consejos, dice:

“Las almas humildes, mansas, misericordiosas,.justas,
piadosas y devotas estan en todas partes,.sea cual sea

la religion de cada uno; cuando la muerte les haya quitado
la mascara, se conocerdn unos a otros, aunque las dife-
rentes libreas que visten aqui les hacen extranjeros.”

[ssac Pennington expresa la misma idea de tolerancia y respeto
mituo asi:

“A los que se mantengan unidos a Dios, el Sefior les
conducird mds aprisa, pues El vela por ellos y conoce qué
luz y qué practicas les convienen mas. {Oh! cudn dulce

y agradable es a los ojos del hombre verdadero

espiritual ver a varias clases de creyentes, varias
denominaciones de cristianos en la escuela de Cristo,
aprendiendo cada cual su leccidn especial, ejecutando

su servicio peculiar, conociéndose, respetdndose y
amandose unos a otros en sus respectivas posiciones y
actitudes. . .

La caracteristica del gobierno de la verdadera lglesia

es dejar a las conciencias en su plena libertad ante el.
Sefior, dejar simple y enteramente a El que las gobierne,

y buscar la unidad en la luz y en el Espiritu, avidando dulce

y armdnicamente juntos, ain cuando las pricucas externas
sean distintas.™

La tercera es la firme conviccidn de que una religion que no es
vivida ni trasladada en accién, poco vale. Jorge Fox lo demostré
ampliamente en su vida: recorrié el pais llevando su mensaje, defen-
dié sus convicciones ante los ministros, pastores y maestros, ante los
jueces y los carceleros en sus siete encierros, lo llevo al continente
europeo y, cruzando el Atlantico, al Continente Americano y las
Antillas; creé y fue perfeccionando una organizacion religiosa que
ha sobrevivido mas de 300 afios sin modificaciones fundamentales,
He aqui como formula su concepto de misién o apostolado ¢
servicio, en carta escrita precisamente desde la carcel:

“Esta es la palabra del Sefior Dios a todos vosotros,

y un encargo a todos vosotros en la presencia del Dios
viviente: sed modelos, sed efemplos en todos los paises,
lugares, islas y naciones, dondequiera que vayais. Que
vuestro comportamiento y vida prediquen entre toda clase de
gente y a ellos. Entonces llegaréis a andar alegremente

por el mundo, respondiendo a lo de Dios en cada uno, con

18



la cual poddis ser una bendicién para ellos y hacer que
el testimonio de Dios en ellos os bendiga.”

El querer ver cierta discordancia entre el mensaje religioso de Fox
y las preocupaciones y el activismo social de los Amigos contempo-
raneos, no es justo. Creer que la preocupacién social entre los
Amigos se desarrollé mds tarde, en los siglos XVIIl y XX, es un
error. ,

El mensaje, particularmente la predicacion de Jorge Fox y sus
acciones, estan cargadas de implicaciones socio-politicas que sus
contemporéneos vieron muy bien. Fué encarcelado repetidamente
porque le consideraron subversivo y peligroso. Sacudia rigurosa-
mente lo que hoy llamamos el “establishment”. Enel campo religio-
so le acusaban de hereje y desobediente de las leyes divinas y
humanas. Descreditaba no sélo a la iglesia oficial, sino a las otras
denominaciones. Atacaba, a veces muy duramente, a sus ministros
por su ensefianza, en sus vidas y en sus finanzas. Era conocida su
oposicion al pago obligatorio de los diezmos.

En el campo social y politico no era menos peligroso. Su sentido
de igualdad absoluta minaba la estructura de clases: la nobleza (la
pequefia nobleza rural le era particularmente hostil), atacaba el
sistema judicial, que conocia tan bien por experiencia, al que acusa-
ba de injusto, corrupto y brutal, particularmente en las carceles y en
los castigos. El fureo y el testimonio del sombrero eran simplemente
formas inocuas y no violentas de expresar su repudiacién del statu
quo, y su conviccion de igualdad.

En el aspecto positivo, el genio organizador de Jorge Fox cred
una Sociedad esencialmente democratica, de consenso, que pudo
garantizar la libertad y la igualdad individual, insistiendo en la
obediencia a la interior, porque como dice William Penn “libertad
sin obediencia es confusién y obediencia sin libertad es esclavitud”;
y asi evitar el anarquismo desintegrador. El hecho de haber sobrevi-
vido mas de tres siglos y haber podido ajustarse a las necesidades
actuales prueba la validez del sistema. )

Podemos ver en la creaciéon muy temprana de la Junta para los
que sufren (1675), en la Asamblea Anual de Londres, la expresion
del sentido de responsabilidad social de los miembros y de la
organizacién. Ha sido el gérmen del que han salido, a través de los
afios, los comités y juntas que han tratado de ayudaren la solucién de
los conflictos y a las victimas de la violencia.

El sentide profundo de responsabilidad social en la Sociedad
Religiosa de los Amigos no es pues producto de la evolucion de la
misma y de su adaptacidn a las necesidades de la época, sino que es

19



el desarrollo normal y saludable del germen contenido en la expe-
riencia espiritual del culto de expectacién y décil obediencia a la
inspiracién divina. “Es la flor, no la raiz.”

Es indudable que en vida de Jorge Fox se plasmé el pensamiento
central y el tipo de organizacidn que han caracterizado basicamente
a la Sociedad Religiosa de los Amigos. Pero por fortuna la Sociedad
de los Amigos nunca cay6 en el culto a una personalidad, lo que
podria conducir al caudillismo. Desde el principio, el sentido de
comunidad de experiencia en la que cada miembro es importante y
diferente, con aportacidn y énfasis distinto, sirve para enriquecer la
experiencia colectiva. Por eso se ha podido llegar a una sintesis
arménica entre las tendencias distintas: evangélicas, misticas y so-
ciales, que todas coexisten, porque la Voz de Dios en cada. uno
responde a su condicién personal, temperamental y social. Convi-
vencia, respecto mutuo y colaboracién han sido la norma seguida.

Sélo voy a mencionar, citando brevemente sus ideas,a dos de los
mas intimos colaboradores de Fox, sobre este tema, porque su
prestigio e influencia sobrepasd los limites de la Sociedad de los
Amigos. en aparencia son completamente distintos, casi dirfamos
opuestos, pero con todo, coinciden extraordinariamente en su pen-
samiento. Me refiero a Guillermo Penn (1644-1718) y a Roberto
Barclay (1648-1690), de los cuales ya he dado muestras de su pensa-
miento. Como dice Isabel Gray Vining, Penn podria pasar por el
tipo ideal de cudquero extrovertido, un perfecto activista. Su Sanfo
Experimento ¢n Pennsilvania fue un ensayo de aplicacién practica
de los principios de la ética cristiana en una situacién politica
concreta. Hombre de Estado, con una visiéninternacional, hombre
de mundo que igual podia comunicar con el Rey, la nobleza y el
pueblo; profundamente humano, con sensibilidad y ternura hacia
los indios y los pobres, era basicamente mistico-practico, amante
del silencio, sensible y receptivo de la Luz divina. Entre sus numero-
sas obras quiero mencionar aquisélo las que hacen al caso: Sin Cruz
No Hay Corona, que por generaciones ha sido considerada una
obra clasica de edificacion religiosa, impregnada de sentid o mistico,
y un librito de aforismos dedicado a sus hijos: Algunos Frutos de la
Soledad.

Séame permitido citar s6lo unos pocos pensamientos suyos sobre
la base espiritual de su vida.

“Oh, cuantlos profesan su fe en Dios v en Cristo, de acuerdo
con sus conocimientos histdricos, pero nunca llegan al
conocimiento mistico y experimental de E1.”

20



“La santidad verdadera no aleja del mundo a los hombres,
pero les capacita para vivir mejor en él y dirige sus
esfuerzos a mejorarlo.”

“Se necesita el retiro, el recogimiento de expectacién
ante Dios para poder salir con mas fuerza en el espiritu
y asi entrar de nuevo en los asuntos del mundo.”

“No corras por tu propia voluntad, espera su palabra de mando.”

Roberto Barclay tenia un temperamento muy distinto. Mas bien
retraido y timido, como se refleja en la deliciosa y tierna carta en la
que se declara a su futura esposa. Fue hombre de estudio, profundo
tedlogo, pero también testigo del mensaje cristiano como lo com-
prendlan los_cudqueros en Escocia, Inglaterra, Holanda y Alema-
nia, aunque usé mayormente la pluma para su ministerio.

Su-libro mas importante es su defensa de las convicciones y
practicas de los Amigos, Apologia de la Verdadera Religion Cristia-
na, escrita primero en latin y publicada en Amsterdam en 1676,
luego en inglés y cinco otras lenguas europeas, entre ellas el espafiol,
en 1710, traducida por Félix Antonio de Alvarado, de Sevilla.*

No sélo ha sido, desde el principio, la obra teolégica clasica de los
Amigos, sino que los eruditos contemporaneos la consideran como
una obra maestra de exposicion doctrinal. La edicién moderna (y
modernizada en la lengua justo lo necesario por Dean Freiday
(1967) esta prestando un gran servicio, porque aparecio en el mo-
mento oportuna. No hay duda de que se estd produciendc un
movimiento de vuelta hacia las raices espirituales del cuaquerismo
por un lado y también que la exposicién légica y sistematica de las
convicciones de los Amigos atrae a la mentalidad latina.

Con referencia a nuestro tema central, ¢s preciso llamar la aten-
cion a las dos ultimas Proposiciones o Tesis, dela Apologia, la X1V,
sobre la conciencia individual, frente al estado en lo referente a
religién y moral, y el papel del grupo religioso para contrarrestar los
peligros de la anarquia espiritual, tema que desarrolla mas extensa-
mente en un tratado especial.

Rufus Jones lo llama mistica de grupo:

“El grupo ideal (la Junta mensual) es aquel

en que cada miembro es palpitantemente sensible a la Vida
divina (Yo soy el camino, la verdad y la vida), y al mismo
tiempo en el que todos los miembros se funden hasta formar
un cuerpo unificado que levanta y acrecienta la capacidad
espiritual de cada uno.’

* Para la edicién hecha.en Londres.

21



La Proposicion XVI y dltima de la Apologia trata en apariencia
solo de algunas trivialidades del comportamiento de los Amigos,
p.c.: no guitarse el sombrero, ¢l tuteo, no usar titulos ni reconocer
hanores, ctc.; pero es obvio que su motivacion es mas profunda,
El anhelo perfeccionista que caracterizaba a los Amigos (Prop.
XVIM es titulada “Perfeccion o madurez espiritual™) se expresa
también en el respeto a ultranza por la verdad y sinceridad (oposi-
cién a los juramentos) y a la sencillez en la vida y costumbres.

La ulima proposicion trata someramente de la guerra, de la
violencia y de la venganza. Sobre este conocido testimonio de los
Amigos no se extiende demasiado porque escribid extensamente
sobre ello en su tratadito del Amor Universal.

Sélo de paso quiero mencionar a Juan Bellers (1654-1725), ami-
go de Penn, que desgraciadamente es poco conocido de los Amigos
contemporaneos. De él escribié Karl Marx que era “un verdadero
fenémeno en la historia de la economia politica™ Es mds modernoy
universal en sus intereses que la mayoria de sus contemporineos.
Escribio ensayos sobre la educacidn, el sistema econdmico; fué
campedn de los pobres y del cooperativismo, propuso una organiza-
cién internacional para Europa y el acuerdo ecuménico entre las
iglesias.

Hay que poner término a esta exposicion que va haciéndose
excesivamente larga aunque sea sélo sumaria. Quiero concluir con
el testimonio de la figura pionera en la preocupacion social de los
Amigos modernos, por su enfoque de los problemas concretos, su
indomable voluntad y su método de entrega y dedicacién personal.
Me refiero, naturalmente, a John Woolman (1720-1772), el primer
gran cuaquero americano. Vivio en el siglo de Voltaire (1694-1778),
de la llustracion, de la guerra de independencia de Norteamérica
(1775-6) y de la Revolucién Francesa (1789-99). En cierto modo es
la antitesis de todo eso y, con todo, representa el fin de una etapa del
cuaquerismo vy el inicio de la presente. Con sus raices en la experien-
cia y tradicion de los Amigos primitivos, es a la par, el mas moderno
y el primero de los grandes activistas. Dice muy acertadamente Fred
Tolles, en su breve y excelente introduccion al Diario de John
Woolman (ed. 1951);

“A su manera, tranquila y sosegada, Woolman habia
sido el mas tranquilo radical en la historia. Fragué

de nuevo los testimonios tradicionales de los Amigos
(de igualdad, sencillez y paz) en las aguas del

amor, y de nuevo los convirtié en instrumentos eficaces
de revolucién social.™

22



Su tema recurrente €s ¢l amor: un amor con base espiritual, que
emerge de su constante experiencia religiosa, un amor divino a sus
hermanos; un amor universal. Como Francisco de Asis, porelamor
se identificéd con toda criatura de Dios, con la familia humana y ain
con los animales explotados.

Muy joven (a los 23 afios), va fue registrado oficialmente como
mimistro por su Junta Mensual y desde entonces se sintié movido
interiormente a ejercer el ministerio itinerante de la palabra —a un
ritmo y con dedicacidn creciente, por todas las juntas mensuales
trimestrales y anuales de la costa del Atldntico. En su Diario,
impresionante autobiografia espiritual, con cdndida objetividad
refiere sus experiencias religiosas, sus viajes emprendidos bajo com-
pulsion interna (concern), sus observaciones y sus actividades para
convencer a los Amigos de la actitud que debian tomar. Sobre
seguir la Voz de Dios dia a dia:

He sido instruido, mas y mads, sobre la necesidad de
depender, no de la llamada {(concern) que senti en
Ameérica de venir a visitar Inglaterra, sino de la
nueva instruccion de Cristo, el principe de paz, dia
por dia.” (Diario, en su tltima enfermedad).

No era un trabajador social en el sentido moderno de la palabra.
Mas bien era un despertador y agitador de las conciencias, indivi-
duales y de la Sociedad de los Amigos. De salud precaria —el Digrio
indica como de paso (sin darle importancia) sus quebrantos y las
tensiones que tenia que sufrir en sus viajes, sin contar las incomodi-
dades fisicas que representaban en aquella época.

Juan Woolman, como lo demuestra su éxito en los negocios (a los
que renuncid cuando se dio cuenta que podian ser un obstaculoala
mision a la que se sentia llamado), tenia una gran habilidad admi-
nistrativa. Era atractivo y ademds convincente en su trato personal
y sincero en sus convicciones, Decia y practicaba personalmente lo
que su conciencia le dictaba, por ejemplo, cuando adoptdé una
manera de vestir absolutamente sencilla, sin superfluidades y todo
natural (nada refiido, porque los tintes ensuciaban el agua, cubrian
la suciedad personal y eran demostracion de afluencia y de lujo).
Escribe en su Diario:

Los tintes ensucian el suelo y eso ha producido en mi mente
un deseo de que la gente alcance la limpieza de espiritu
limpieza de su persona y limpicza de sus casas y vestidos. .,
La verdadera limpieza sienta bicn a los santos... Me procuré
un sombrero del color [natural] de la piel [sin teiiir].

23



Antes de denunciar —de palabra o por escrito— una injusticia, o
una desviacion de los niveles (standards) que el Evangelio traza, y
los Amigos debian seguir, empezaba por observarlas de primera
mano, luego Jas sometia humildemente al escrutinio de su concien-
cia, enclculto en sifencio, y cuando estaba seguro y se sentia movido
por ¢l Espiritu, hablaba y escribia sin tcmor y con fuerza, Por
ejemplo, en ¢l problema de la esclavitud: s¢ enfrentd con él de
primera mano a los 23 afios, cuando un Amigo le pidié que redacta-
ra un documento de compra de un esclavo. Loexperimenté de cerca
en sus viajes de 1746 y 1757, trabajando en la persuasién de los
Amigos, individualmente, y en los grupos o Juntas locales, hasta
que en 1758, en la Asamblea Anual de Filadeifia di6 un mensaje
conmovedor gue sacudio la conciencia de la Sociedad en pleno.

El alcance de sus preocupaciones nos parece hoy casi ilimitado,
porque su alma sensibilizada podia captar la injusticia y la opresién
donde los demas las aceptaban sin darse cuenta. Ademas del proble-
ma de la esclavitud, vi6 claramente la situacidn de los /ndios (Ame-
ricanos nativos, que decimos hoy), la falta de oportunidades para-su
educacion, y vivid con ellos para comprender sus creencias, valores
y su vida. Criticé la falta de sencillez de muchos en la forma de vivir
(casas y vestidos), el abuso del gobierno y la poca responsabilidad
civica de los Amigos, la explotacion de los trabajadores (del campo
y los marinos) y la de los animales, etc.

Su librito, Un alegato en favor de los pobres,* es un llamado
vigoroso y apasionado contra las injusticias sociales yen favor de la
responsabilidad social de cada uno en su vida y costumbres. Y
permitanme que concluya aqui.

Es un hecho innegable, que hay que lamentar, que entre los
Amigos actuales se haya creado como una dicoromia y una polari-
zacion, sobre donde debe radicar el énfasis en nuestra vida personal
y colectiva: culto (adoracion) o trabajo; piedad personal o preocu-
pacidn social; ciélo (aspiracion) futuro o tierra (realidad) presente;
raiz (vida interior) o fruto (exterior).

Los grandes lideres cudqueros no han aceptado esta dicotomia.
La experiencia cristiana es total, integrada. Como escribe Barclay:
“La verdadera piedad no aleja del mundo a los hombred, sino que
los capacita para vivir mejor en él y estimular sus esfuerzos para
corregirlo, para hacerlo mejor.”

En conciencia, no podemos desentendernos de los problemas de
nuestra sociedad: son nuestros hermanos los que sufren. Y esta en

* A Plea for the Poor, que puede también traducirse por Una demanda en favor
de los Pobres, Nota del Editor. :

24



nuestro poder hacer algo, o mucho. No podemos cerrar los ojos,
pretender no conocerlos.

Tampoco debemos gastar nuestras energias sin plan, ni buscar
paliativos que no resuelven los problemas ni atacan las causas. No
podemos aceptar soluciones o ticticas refiidas con nuestras sinceras
convicciones religiosas y pacificas, y con nuestra experiencia (como
Amigos) de més de 300 afios; pues las tacticas violentas son contra-
producentes. '

Hay que explotar y practicar todos los métodos no violentos para
conquistar la injusticia. Vencer el malconel bien. ;Por qué, después
de dos milenios, el cristianismo y las ensefianzas de Jesus, no han
tenido mds éxito? Porque las Iglesias han definido los dogmas defe,
pero no se ha visto, ni se ha aplicado consistentemente, el dinamis-
mo inmenso de la fe, de la conviccién y de las experiencia personal.
Se ha confiado en la violencia para solucionar los conflictos y muy
poco en el amor, como dice un tedlogo catélico (Haring):

“Por vergiienza hemos permitido contraponer el Evangelio
social al individual. Por un lado necesitamos la experiencia
personal de la iluminacién (o como dicen otros, de la con-
versidén o salvacion); por el otro necesitamos demostrar la
verdad del Evangelio en nuestras relaciones sociales, de
negocios, laborales, politicas y familiares.”

Permitanme terminar con dos bellas estrofas del poeta cuaquero

John G. Whittier que he tratado de traducir:

Saélo en la concentracion silenciosa,
en un ambiente de calma y espera,
luz y sabiduria, como del cielo,

al buscador llego.

Tal respuesta interior no lleva
al descanso o quietud sin meta,
sino a obras de amor y de deber
como fin de nuestro ser.

(John Greenleaf Whittier)
(1807-1892)

Y otras dos, no menos bellas, del bien conocido publicista y poeta
mexicano, Gonzalo Baéz-Camargo:-

La vida es tan corta,

y tanto hay que servir y ayudar
que no tengo tiempo

sino para amar.

25



Ya no quicro riqueza, ni gloria, ni fama,
ni poder para mi:

solo yuiero ¢l gozo

de amar y avudar y servir.,

Domingo Ricart

Junta Mensual de Boulder (Colorade)

26






Coleccion Heberto M. Sein 4
Asociucion de amigos de los Amigos
COAL
Casa de los Amigos. A.C,





