EL PACIFISMO ACTIVO

por Domingo Ricart

Publicado por

EL COMITE MUNDIAL DE LOS AMIGOS
Seccidn de las Américas

20 South 12th Street, Philédelphia 7, Pa.
y el
Colegio Wilmington, Wilmington, Ohio.

Ya es bien sabido que uno de los testimonios tradicionales
de Los Amigos es su pacifismo, su adhesién inquebrantable al
principio de no-violencia. Desgraciadamente los momentos que
vivimos dan una actualidad palpitante, urgente y apremiante
a este testimonio. Con el deseo de contribuir en lo posible a
aclarar conceptos y ayudar a encauzar nuestro pensar y nues-
tro obrar por el tnico camino que, segiin nuestra firme con-
viccién, es conforme a las ensenanzas de Cristo, me ha pare-
cido oportuno dar este mensaje.*

Muy facilmente pueden encontrarse argumentos puramen-
te de razén para demostrar la inutilidad de toda guerra. El
gran humanista cristiano, Juan Luis Vives, quien vivié a prin-
cipios del siglo xvi en una sociedad desgarrada por guerras y
Iuchas civiles, en un ambiente donde la violencia era la prac-
tica comum, y precisamente cuando las armas de fuego empe-
zaron a usarse en gran escala, ha escrito paginas bellisimas
sobre la irracionalidad de la guerra en su hibro De Concordia
y Discordia. Nuestra generacién, que ha sufrido guerras in-
ternacionales de magnitud aterradora, guerras civiles desgarra-
doras y revoluciones sin nimero, puede certificar muy facil-
mente cuan contraproducentes resultan los métodos violentos
que pretenden resolver los conflictos. Por afios, y ain por ge-
neraciones, las sociedades que recurren a la violencia han de
pagar, tanto las que aparecen como victoriosas como las que
resultan vencidas, y muy caro, el coste material y moral de
haber hecho recurso a la fuerza.

Se han aducido algunas veces textos biblicos (naturalmen-
te todos del Antiguo Testamento) para justificar las guerras
0, por lo menos, para explicarlas como un fendémeno social in-
evitable y como un castigo de Dios. Pues lo cierto es que no
podran encontrarse entre los libros doctrinales e histdricos del
Nuevo Testamento ninguna justificacién, ni mucho menos
aprobacién, de la violencia y la guerra. Pero no es con una
batalla de textos biblicos como vamos a resolver la divergen-
cia y aun oposicion manifiesta que desgraciadamente existe
entre los cristianos sobre la interpretacion del ejemplo y en-

* Mensaje dado en el Seminario Evangélico de Teologia. Matanzas,
Cuba, mayo de 1957,



sefianzas de Jestis-a este respecto. No cabe duda en nuestro
espiritu que cuando nos enfrentamos ante Dios, y con toda
ingenuidad, sinceridad y docilidad tratamos de descubrir cudl
es su camino y su método para resolver los conflictos de nues-
tra vida, de nuestra sociedad y del mundo entero, hallaremos
por experiencia que la violencia no es el método de Dios, ni
es el ejemplo de Jesucristo, ni es un sistema constructivo. Al
enfrentarnos con Cristo en la Cruz sabemos positivamente, y
llegamos a la conviccién y seguridad de que el mal sélo se
puede vencer con el sufrimiento, con la abnegacién, anegan-
dolo con una sobre-abundancia de bien. No hay subterfugio
que valga, no caben distinciones ni tentativas habiles de ex-
plicacién textual para atenuar la fuerza contundente de las
afirmaciones positivas del Maestro en el Sermon del Monte y
sobre todo de su ejemplo en el Calvario.

Aunque nos llamamos cristianos, y como tales queremos
ser considerados, continuamos viviendo la mayor parte de nues-
tras vidas sélo en las dos dimensiones de tiempo y espacio.
Dejamos aparte, reservada exclusivamente para nuestras rela-
ciones personales e intimas, la tercera dimensién, de eterni-
dad. Pero toda nuestra vida puede y debe vivirse en los tres
planos; y los conflictos que nos abruman, preocupan y agotan
s6lo pueden tener una solucién apropiada si los enfocamos en
esta triple dimensién. Tratemos pues de enfocar y considerar
las 4reas de conflicto en las que nos hallamos envueltos en este
nivel, y entonces es seguro que hallaremos la respuesta ade-
cuada a nuestras interrogaciones apremiantes. Veamos algunas
aplicaciones de esta actitud.

Como cristianos podemos adoptar dos actitudes ante las
crisis de este mundo, sobre todo en los conflictos ante una auto-
ridad abusiva, o en caso de agresién internacional: la actitud
profética, absoluta, que no deja lugar a compromiso ni a sub-
terfuglo; y la actitud que llamariamos practica, relativista. La
primera es la actitud del hombre inspirado por Dios que pro-
clama sin temor la Verdad y la Voluntad Divina. Es la acti-
tud que tomd, por ejemplo, Jorge Fox al dirigirse al dictador
Cromwell: '

“El poder de Dios se levanté en mi y me senti movido a
suplicarle que depusiera su corona a los pies de Cristo.”

O cuando él mismo se dirigié al rey Carlos II: “El espi-
ritu de la Verdad nunca nos llevara a luchar ni a hacer guerra
contra hombre alguno con armas externas, ni para el reino de
Cristo ni para los reinos de la tierra”.

Es el mismo espiritu que condujo al cuaquero americano,
Rufus Jones, con otros dos compaiieros, movidos por un im-
pulso divino irresistible, a presentarse al jefe de la temible
Gestapo alemana. En nombre de Dios le conminaron a que
dejara de perseguir a los judios y obtuvieron de él lo que nun-
ca nadie habia ni atin sonado alcanzar. No sé6lo salieron incé-
lumes, sino que lograron que muchas vidas inocentes fueran
salvadas al ser autorizados muchos judios a abandonar Ale-
mania.



Muy pocos desgraciadamente tenemos la fe, el valor y la
fortaleza necesarios para adoptar una actitud profética con los
riesgos que ella entrafia, como claramente nos lo demostré Je-
sucristo.

Pero hay otra actitud posible para el cristiano y ésta sin
excusa para él. Estd abierta a todos, y es la sola alternativa
que con sinceridad y eficacia podemos seguir si persistimos en
llamarnos seguidores de Cristo. Es la actitud practica y rela-
tivista, la cual, aceptando como norma las ensefianzas y ejem-
plos de Jesus, trata de edificar paso a paso la ciudad de Dios
en este mundo. De ella nos dan ejemplo algunos estadistas
cristianos comd Guillermo Penn y su Santo Experimento de
Pennsylvania, al considerar la funcién de gobierno y la inter-
vencion en la vida publica, inspiradas en los ideales cristianos,
como parte de la misma religion. La autoridad civil, la cual
es necesaria y cuyos fines son regir la sociedad formada por
los hombres, debe ser compartida por todos los cristianos y
respetada siempre que no se oponga a las ensefianzas divinas.
No se puede permitir que la monopolicen y la usufructien
aquellos cuyos ideales son el medro personal y el provecho
propio. Una politica cristiana no es fdcil, pero es un ideal
hacia el cual debemos tender y en cuya consecucién es pre-
ciso que nos esforcemos. Aceptada esta necesidad de interven-
cién, y la posibilidad y deber de una politica cristiana, ¢cémo
llevarla a cabo? He aqui cuatro principios que deben gobernar
la vida publica cuando se considera a ésta en la dimensién de
eternidad.

1) No por la fuerza sino por el espiritu—Sabemos per-
fectamente que la fuerza de coaccién facilmente se trueca en
poder incontrolable y ciego, que muchas veces se vuelve con-
tra aquellos mismos que han empezado usandola. El que tiene
la fuerza no esta dispuesto a razonar. Tampoco el que sufre
sus consecuencias. La historia, y la experiencia nuestra de
cada dia, nos demuestran que los valores espirituales y mora-
les, que son los unicos que a la larga cuentan, nunca han sido
protegidos, promovidos ni sostenidos por la coaccién, la violen-
cia ni la fuerza,

2) El amor es consiructivo—Cuando todos tenemos la
experiencia de que nuestra vida personal y familiar sélo se
desarrolla plenamente y con normalidad cuando es inspirada
por el amor; cuando-todos los educadores estan de acuerdo en
que la eficacia de su labor depende de que logren establecer
entre el maestro y el alumno, y hasta con la misma materia
que se trata de aprender, una relacién afectiva, ¢cémo puede
imaginarse que en el plan social e internacional este poder
constructivo del amor no produciria los mismos resultados?
Ademds, bien sabemos los cristianos que, por amor, Dios man-
dé a su Hijo Unigénito al mundo y que, por amor, Cristo se
sacrificé en la cruz.

3) Una sociedad integrada requiere la cooperacién de to-
dos sus miembros. La solidaridad con Cristo, que es el privile-
gio y el deber de todos los cristianos, exige que consideremos a
todos y cada uno de los hombres como miembros del mismo



cuerpo mistico de Cristo, como hermanos nuestros. En ‘todo
caso, como hijos de Dios, criados a imagen y semejanza suya,
que poseen todos en su corazén la simiente divina. Esti en
nuestro poder, con la ayuda divina, hacerla fructificar. Una
sociedad de hijos de Dios, de hermanos, de miembros del mis-
mo cuerpo mistico, es inconcebible que. luche y trate de des-
truirse. Esta sociedad ha'sido instituida para colaborar.

4) El poder redentor del sacrificio.—Consideramos a me-
nudo el ejemplo de Cristo sacrificandose en la Cruz y nunca
nos atreveriamos a poner em duda su validez. Pero, shemos
considerado lo bastante que su ejemplo también tiene validez
para nosotros y en nuestra época? Si creemos tedricamente
en la eficacia del método de Cristo ¢por qué no lo usamos?
¢Por qué estamos dispuestos a gozarnos y a consolarnos con
los frutos del sacrificio de Cristo, y no estamos nosotros dis-
puestos a seguir el mismo camino que es sufrir, si es necesa-

rio, y sobre todo no causar voluntariamente sufrimiento ni
dolor?

El Pacifismo cristiano muchas veces ha sido acusado de
actitud negativa. Nada mas lejos de ello. El cristiano es un
hacedor de paz. El cristiano vive afirmativamente, se deja
guiar por la ley del amor y se'esfuerza en librarse él personal-
mente de las condiciones que destruyen la paz, y trata de ayu-
dar a la sociedad a hacer lo mismo. “Mirad que la semilla de
la guerra o conflicto no se halle en las cosas que poseemos:
dinero, muebles, vestidos”, decia el gran apdstol de la paz y
de la justicia social, Juan Woolman.

El pacifista cristiano se preocupa activamente de todas las
injustictas que son el germen de los conflictos que. azotan a la
humanidad. El pacifismo efectivo es sélo aquel que trabaja
positivamente en remover las causas de toda guerra y conflic-
to, por ejemplo, aplicandolo a situaciones locales, a cualquier
discriminacién que se practique por motivos de color, de raza,
de nacionalidad o de creencias. Otras causas de conflicto de
las cuales el cristiano ha de percatarse y hacerse espiritual-
mente sensible son toda explotacién econémica del hombre por
sus. semejantes y de una nacién por otra; y toda tirania que
oprime, terroriza, rebaja y degrada a las personas.

" El cristiano hacedor de paz es el que esta dispuesto a com-
partir personalmente y a trabajar para que la nacién de la
que él forma parte comparta el exceso de productos, la capa-
cidad técnica y la vision de un futuro mejor corao realidad
posible, con aquellos individuos y pueblos que carecen de los
unos y las otras. Puede llegar un momento cuando las injus-
ticias de las que somos victimas o testigos han alcanzado un
extremo cuya tolerancia es dificil, y cuando representan una
tentacién positiva e inevitable para muchos a recurrir al mé-
todo anticristiano de la fuerza. Es preciso, entonces, recordar
que tenemos un arma irresistible conira la que se embotan las
armas de la fuerza, y es la resistencia pasiva. Para aplicar
este método, con el espiritu debido y la eficacia deseada, hay
que tomar en cuenta las reglas siguientes. En primer lugar
pueden practicarse la desobediencia civil y la no-cooperacién:



esto es, el rehusar pacifica, disciplinada y resueltamente a
cumplir una ley o a ejecutar acciones que son contrarias al
bien de la comunidad. Entiéndase bien. Tomar esta actitud
con verdadero espiritu cristiano no es cosa facil. Decia Juan
Woolman: “Requiere gran abnegacion propia y espiritu de
resignacién y entrega de cada uno de nosotros a Dios el alcan-
zar aquel estado en el cual podemos dejar libremente de luchar
cuando injustamente nos invaden, nos atacan y provocan, atn
cuando creemos que con nuestra lucha hay la probabilidad de
dominar al invasor. Cualquiera que alcance este estado, es que
siente, hasta cierto punto, y participa de aquel espiritu con el
cual nuestro Redentor dio la vida por nosotros”.

Esto nos lleva al segundo punto que es el de saber demos-
trar al agresor, al opresor o al tirano, nuestra buena volun-
tad como persona, considerarlo también hijo de Dios, que tiene
su imagen, y como persona redimida por Cristo a quien que-
remos que conozca, para que se salve. Esta es el arma espiri-
iual mas fuerte e irresistible con que podemos subyugar y
anegar el mal. Armados con ella tendremos la fuerza nece-
saria, que Dios no dejard de darnos si la pedimos con humil-
dad e insistencia, para no repeler la agresién, ni recurrir en
ningun modo a la violencia, a despecho de las més brutales y
descaradas provocaciones.

Firmes en esta conviccién y con la seguridad de la vic-
toria final, y a todos y cada uno de nuestros hermanos en
Cristo podemos y debemos decirles: “Sed fieles en vuestro tes-
timonio contra toda guerra y violencia ya que ésta es incom-
patible con el espiritu y las ensefianzas de Jesucristo”.

“Morad en aquella vida y poder que aleja la ocasién de
toda guerra.”

“Procurad participar en el ministerio de la reconciliacidén,
lo mismo entre los individuos que entre los grupos y las na-
ciones.”

Seamos verdaderamente pacificos, seamos hacedores de
paz, morando en la paz que hizo Cristo entre Dios ¥ los hom-
bres; y asi, con nuestro esfuerzo, contribuiremos a conducir
y guiar a otros para que gocen de esta paz, que el mundo no
puede dar.

Domingo Ricart.






