REVISANDQ PRINCIPIOS

Ruftos M. Jomss






REVISANDO PRINCIPIOS

Rufus M. Jones






PRESENTACION

El documento que estd en manos del estimado lector, fue publicado
originalmente en inglés por Pendle Hill Publications en un libro de lectu-
ras cudqueras que incluia varios escritos de autores diversos: Arnold
Toynbee, el célebre historiador inglés y Howard Brinton, conocido escri-
tor cudquero aportaron sus ideas entre otros.

El titulo del libro fue “The Pendle Hill Reader” (Libro de lecturas de
Pendle Hill} y se publicé en 1952. Rufus M. Jones escribi6 el articulo que
se titulé “Rethinking Quaker Principles” que yo traduje como “Revisan-
do Principios”. Al traducir el titulo con libertad lo hice obedeciendo a mi
deseo de dejar la ambigiiedad del término “principios” que se puede en-
tender como la iniciacién de algo o también como los enunciados l6gicos o
filos6ficos de una teoria o de un sistema moral o religioso.

Es mi conviccién -el lector juzgard si es o no correcta—de que Rufus Jo-
nes revisa principios cristinianos mds universales que no son privativos de
los cudqueros.

Por otra parte advierto que el titulo original podia haberse traducido
usando el verbo re-pensar o el re-elaborar cuyas connotaciones se advier-
ten en el verbo inglés to rethink que también incluye la connotacién de re-
vision que fue la que decidi usar ya que en espariol el verbo revisar puede
extender su significado a los verbos re-pensar y re-elaborar. Después de
todo lo importante del escrito es su contenido, no su titulo.

La intencién de la traduccién es poner al acceso de los Amigos -y aiin
de aquellos que no lo sean— algunas de las ideas centrales del cuaqueris-
mo; sabemos que serd de mucha utilidad para los Amigos latinoamerica-
nos y s por eso que El Comité Organizador (COAL) ha fijado como una
de sus prioridades realizar este tipo de publicaciones, La Casa de los Ami-
gos, A.C. ha dado la mayor parte del financiamiento de esta serie que he-
mos denominado Heberto M. Sein, en memoria del cudquero mexicano



que tanto interés tuvo por acercar a los grupos de Amigos de toda Améri-
ca Latina; gracias a su interés por mostrarnos este camino hoy es posible
una mayor comprensién y respeto entre los diferentes grupos de Amigos
en este contintente. Honramos su memoria con la realizacién de nuestras
intenciones.

JORGE HERNANDEZ
México, D.F., mayo de 1986



Hay profundidades en todos nosotros

mds abajo de nuestras ideas... Encon-

trar cémo vitalizar ¢ inundar de poder

este estrato fundamental de nuestros ser

es, después de todo, descubrir uno de

los secretos maestros de nuestra vida.
RUFUS M. JONES

Historiador del misticismo en la religion, filésofo, pensador religioso,
obrero en el campo de los problemas internacionales, Rufus M. Jones fue
el cudquero mds conocido del siglo veinte. Convencido a temprana edad
del valor de lo que €l llamé “religién de primera mano”, se impuso la ta-
rea, con su especial calor y validez personales, de remarcar la realidad de
este tipo de religi6n entre los Amigos y aquellos que no lo eran, sin distin-
cién. Habl6 en innumerables Juntas e iglesias y asambleas; dio cursos de
filosofia en Haverford durante treinta afos, edité revistas cudqueras,
ayud6 a formar el Comité de Servicio de los Amigos Americanos, del que
fue su primer presidente, escribié un sinnimero de articulos y més de cien
libros. Fue el autor de una conocida Historia del Cuaquerismo de cinco
volimenes, redescubrié la continuada historia del misticismo cristiano y

fue el estimulo para que muchas personas ahondaran y expandieran su vi-
sién de la Verdad.






No es muy a menudo que algo enteramente nuevo vicne a nuestro mun-
do. Quizis podemos decir que algo totalmente nuevo nunca sucede. Las
mds nuevas formas siempre llevan algunas partes de lo antiguo de lo cual
nace. Lo nuevo, como la luna nueva, nace en los brazos de lo viejo. Hoy
tenemos una palabra nueva para lo que aparece en lo nuevo de lo ante-
riormente existente, lo llamamos mutacién, Una mutacién es la variacién
tinica ¢ impredecible en el proceso de la vida. Es la aparicién inesperada
de un nuevo espécimen en el orden anterior. Es un salto y no una oscura
recurrencia del pasado. Algo emerge gque no estaba antes ahi, algo que no
es la suma de los sucesos precedentes. El universo estd en marcha y esta
marcha da ocasién a sorpresas. El proceso de la vida parece m4s una ca-
rrera a campo traviesa que un campo de hibitos, predecible y repetible.

El nacimiento de la Sociedad de los Amigos es una esas mutaciones. No
fue, desde luego, un movimiento religioso enteramente nuevo sino que
tuvo un lugar definido y un trasfondo en la historia, mas nada exactamen-
te igual habia existido antes en ¢l mundo. Quisiera hacerles ver, si pudie-
re, cémo emergié y por qué lo hizo en su tiempo y cudl fue el tipo distinti-
vo que resulté en la corriente del movimiento de la Reforma Religiosa
que estaba en su apogeo en Inglaterra en el siglo diecisiete cuando nacié
el cuaquerismo. Es obvio, o debiera serlo a cualquiera, que no hubiera
habido cuaquerismo sin el movimiento puritano y sin embargo es total-
mente cierto que los cudqueros no son, estrictamente hablando, purita-
nos. ‘

Thomas Carwright (1535-1603) es, histéricamente, ¢l padre del purita-
nismo y alolargo del reinado de Isabel, predicéd y trabajé por una reforma
radical de la Iglesia Anglicana, que le parecia a é! la misma Iglesia Cat6li-
ca Romana arreglada y “pulida”, pero en su integridad el mismo modelo
original. Carwright y otros lideres creativos puritanos tenfan dos preocu-
paciones centrales: eran antes que nada, fervientes exponentes del siste-
ma teolégico calvinista; acogieron su concepcién de Dios como el sobera-
no absoluto del universo, cuyos designios inescrutables determinan



irresistiblemente todo lo que sucede en los mundos visible e invisible. Los
puritanos también acogieron la concepcion calvinista del hombre en su
estado de pecado y totalmente depravado y corrupto, que envueltoenla
caida es una ruina moral, un ser carente de méritos. También tomaron
la visién que la posible redencién del hombre se debe enteramente a la
gracia y misericordia de Dios revelada y hecha efectiva en el ofrecimiento
de Cristo en la Cruz mediante la cual los elegidos y que aceptan estos me-
dios, son salvos y todos los demés estin eternamente perdidos y condena-
dos al infierno. La Biblia, que revela el plan divino, ellos creen que es su
unica y sola comunicactén con la raza humana y contiene todo lo que el
hombre podréa conocer o necesita saber de la voluntad de Dios y de su pro-
posito. '

La otra preocupacién urgente puritana era la de la reorganizacién de la
Iglesia. Creian que el plan para tal reorganizaci6n estaba claramente se-
fialado “en la palabra de Dios”. Este plan, para [os primeros puritanos,
era ¢l sistema Presbiteriano en lugar del sistema Episcopal, heredado de
la Iglesia Cat6lica Romana. Desgraciadamente tanto el sistema Episco-
pal como el Presbiteriano planteaba dudas al lector infalible del Nuevo
Testamento. Los hechos de los Apéstoles y las Epistolas de San Juan des-
cribian a las iglesias apostélicas conducidas y guiadas por “ancianos con-
sejeros”, esto es, por presbiteros, mientras que las Epfistolas de San Pablo
hablaban de obispos y didconos como los guias de la iglesia primitiva. Ha-
bia aquf una dificultad con ¢! Plan infalible. Y aun otros puritanos, espe-
cialmente aquellos que fundaron Nueva Inglaterra, descubrieron que el
Nuevo Testamento daba un tercer plan, el Congregacional.,

El problema con esta Biblia infalible era que habia tantas maneras de
interpretarla que ninguna de ellas parecia infalible a quien tenia su propio
medio de hacerlo. En 1611 este libro fue puesto en un inglés maravilloso y
asi todo-el mundo 1o leyd con creciente amor y asombro. Entre més lo
lefan mds dificil resultaba que sus lectores se pusieran de acuerdo sobre
una interpretacién final e infalible de 1a Biblia. Mentes honestas diferfan
extrafiamente acerca de los significados y ningiin plan resistia la prueba
de ser claramente revelado a todos de igual manera.

Para 1643, cuando Jorge Fox comenzd, en sus pantalones de cuero, su
bisqueda espiritual, habia una vasta confusion de planes. El Arzobispo
Laud ya habia sido ejecutado y los episcopales habian sufrido una gran
derrota. Los puritanos tenian el control del Parlamento en Inglaterra. El
Presbiterianismo era la religién dominante y habia una guerra civil. Entre
mds tiempo se peleaba, mis se extendia la confusién. Hubo desde el prin-
cipio una fuerte reaccién popular contra el Presbiterianismo como la reli-
gion del Estado y una vasta variedad de religiones pululaban en Inglate-



rra. Enmedio de esta confusién emergié una poderosa ola de religion,
pensamiento y vida mistica que se presentaba con mayor evidencia en el
ejército de la Comunidad inglesa y especialmente en la mente misma de
Oliver Cromwell, su canciller. Se formaban pequeiios grupos en muchas
partes de Inglaterra, opuestos a los sistemas infalibles y a la autoridad in-
tolerante, inspirados por los escritos misticos del continente europeo, in-
flamados por la libertad del Evangelio y resueltos a crear un nuevo y m4s
libre tipo de religién espiritual para el futuro. Esta fue una situacion tnica
que s6lo necesitaba de un lider creativo para convertir este anhelo cadtico
y desorganizado en una alta marea de movimiento. Jorge Fox fue el lider-
profeta que lo hizo en esta hora de crisis.

Fox habia llegado a estar ciertamente dubitativo de sus puntos de vista,
mientras estaba en su aprendizaje en Nottinghamshire donde cuidaba
ovejas, y cuando volvia a casa después de oir el extremo calvinismo
predicado por el “sacerdote” de Drayton, Nathaniel Stephens, simple-
mente se rebels contra lo que €] llamé “las nociones” —que nosotros hoy
Hamariamos “ideologia”- de la predicacién calvinista que constantemen-
te escuchaba. A la edad de diecinueve afios llegd a un estado de rebelién
total, se separd para siempre de la iglesia organizada de su tiempo y fue
con su propio pie, como buscador de la realidad, a algo que “hablara a su
condicién”. Por dondequiera, en sus viajes, encontr6é predicadores a
quienes hallé “vacios y huecos”. Debe recordarse que las personas quie-~
nes &l llamaba “sacerdotes” eran ministros presbiterianos. Segun viajaba,
sin embargo, recogia de “almas tiernas” muchas nuevas y frescas ideas y -
visiones transformadoras. Se saturé del Nuevo Testamento y de los profe-
tas y poco a poco, durante los cuatro afios de sus viajes, comenzé a tener
grandes experiencias misticas de la labor directa de Cristo sobre su alma,
del envolvente amor de Dios y de la auténtica realidad del poder pente-
costal del Espiritu. Estas experiencias, que el llamaba “aperturas”, le die-
ron un grado sin paralelo de certeza y de poder de convencimiento. De
hecho sus experiencias religiosas le dieron un lugar entre los mds destaca-
dos misticos de la historia.

Para 1647 él sabia que habia encontrado lo que buscaba, y a partir de
entonces comenzé a reunir espiritus afines a su alrededor —gentes ex-
traordinarias como Elizabeth Hooton, James Nayler, Richard Farns-
worth y William Dewsbury fueron sus primeros condiscipulos. Cinco
anos mds tarde —en 1652— encontré en la vecindad de Pendle Hill “una
multitud para unirse” y asi comenz6 una inmensa persuacién de gentes
que marcé el nacimiento del cuaquerismo como un movimiento con buen
éxito. Con el convencer de los “buscadores” del norte asegur6 a Swarth-
moore Hall como el centro de su misién y a sesenta “publicadores de la



Verdad” de alta calificacién para ayudarlo a proclamar el mensaje de los
Amigos. Esa visita a Pendle Hill es un evento que hizo época en la historia
de los Amigos.

En esta etapa poco se pensaba en la organizacién del movimiento. La
cosa emocionante era la certeza de la luz y el amor de Dios en el alma indi-
vidual, El amanecer y la estrella matutina se habian alzado en sus corazo-
nes y eso era suficiente. Sabian que la Luz de Cristo habia brotado en sus
almas y s autonombraban “Hijos de la Luz”. No sentian ya una necesi-
dad de organizarse, al igual que dos enamorados o que una familia feliz no
lo necesitaban. Se sentaban en una intimidad silenciosa, juntos, trémulos
de emocién y dejaban que Cristo les diera los resultados. No hay duda de
que temblaban y el nombre de cudquero* se les dio, y se les quedd, por-
que en verdad temblaban. Habia también un notable regreso a la expe-
riencia pentecostal de una nueva vida y un nuevo poder espirituales. El
Cuaquerismo temprano fue un movimiento intenso de masas del tipo
pentecostal. Estas gentes habian descubierto una nueva energia.

“Vi la luz de Cristo”, dice Fox “que brilla en todos”. “El océano de Luz
y Vida y Amor que inunda todos los océanos de oscuridad”. “Una perso-
na en el poder de Dios puede sacudir el mundo a quince kildmetros alare-
donda”. Si, hasta por quince mil kilémetros. El movimiento era esponta-
neo y dindmico y crecié por contagio espiritual, como el temprano movi-
miento franciscano, y permanecié por mucho tiempo muy parecido a la
Tercera Orden de San Francisco. Crecié sorprendentemente en los ocho
afios entre 1652 y 1660 y el nimero de miembros brincé a cerca de cuaren-
ta mil en Inglaterra sélo en ese periodo.

No hay marca de estructura eclesidstica en este temprano periodo del
movimiento. Quienes lo componian se habian rebelado en contra de la
mano dura de la organizacién y de la rigidez de lo que llamaron “nociones
teolégicas”. Lo que les parecia el hecho més cierto en su propia experien-
cia era ¢l surgimiento del Espiritu interior y la reveladora luz de Cristo
que operaba en su alma. Esto no era teorfa especulativa, era una emocio-
nante y palpitante experiencia. No se miraban a si mismos como una nue-
va secta, una nueva denominacién. Jorge Fox mismo decifa que pertene-
cfan a “aquello que era ya antes de las sectas”. Pensaron con toda sinceri-
dad que cran “la semilla”, “los frutos primeros” de 1a Iglesia de espiritu
del Cristo restaurado y renovado. El movimiento que iniciaban era esen-

* Eninglés ¢l verbo to quake hace ef sustantivo guaker (tlemblador o el que tiembla) del que
*s¢ ha hecho la palabra cufiquero, que en espafiol es sélo el sustantivo que designa a una
persona perteneciente al movimiento religioso de los Amigos. Nota del traductor.



cial para la cristiandad, era la cristiandad misma. De eso ningtin cudquero
del tiempo de Fox dudaba. Extraramente esto no era un suefio imposible.

Si el movimiento tba a crecer y a expandirse y multiplicarse como una
“semilla”, debia conservarse envel proceso vital de la vida y desarrollo, no
detenerse o endurecerse en la sistematizacion y la formalidad. Por mucho
tiempo no hubo una lista rigida de miembros. “Todo hombre o mujer fie-
les (esto es, aquellos que asistian con regularidad a sus juntas y reunio-
nes) cuya fe esté en el poder de Dios tenian derecho de membresia”, de
acuerdo a una minuta de la Junta Anual de Londres en 1676. El movi-
miento era manejado y dirigido por personas que poseian “dones” mis
que por funcionarios nombrados. No habia una clara diferenciacién de
funcionarios antes del afio de 1725 que marca la segunda etapa del cua-
querismo. '

Es un hecho interesante que aiin el grado de organizacién implicado en
el nombre de “Sociedad Religiosa de los Amigos™ no aparece sino hasta el
periodo de la llamada Restauracién, esto es, en 1660. De hecho la prime-
ra referencia existente del nombre “Sociedad de los Amigos” esta dada en
el ano de 1667. Antes de esta fecha los miembros se llamaban alternativa-
mente “Hijos de¢ la Luz”, “semilla” 0 Amigos y en el mundo se les conocia
como “Cudqueros”. La palabra “Sociedad” se habia escogido para expre-
sar ¢l ideal cudquero de sencillez en la organizacién. Significaba lo que
hoy queremos decir con la palabra fraternidad, hermandad —un vivo gru-
po espiritual. Evitaba la memoria y sugerencia de peligro que la palabra
iglesia conotaba en sus mentes. Querian alejarse, todo lo que pudieran,
del peligro de una compulsién corporativa en todos los asuntos que con-
cernian a la relacién del individuo con Dios y de las subyacentes y sagra-
das cuestiones de la fe y la préctica de sus creencias. Buscaban una base
genuina de libertad espiritual, de igualdad y fraternidad. Trataban de
proveer una amplia y libre gama para la vida y crecimiento del alma del
hombre tanto al exterior como hacia lo alto.

A esta temprana etapa y a lo largo del periodo de la vida de Jorge Fox
nadie, dentro o fuera del movimiento cudquero, pensé en términos de una
denominacién protestante organizada, no tenian pastores u oficiales or-
denados. No existia un credo formulado y reconocido. No tenfan orde-
nanzas sacramentales. Las Iglesias existentes del periodo, la Cat6lica Ro-
mana, La Anglicana, la Presbiteriana, la Bautista y la Congregacional,
todas consideraban que ningiin cuerpo de cristianos podfan constituir una
Iglesia sin estos elementos esenciales: Credo, Ordenacién, Sacramentos.

Habf{a otros aspecto por el que los Amigos se diferenciaban de todas las
iglesias protestantes existentes: No consideraban a las escrituras como la
infalible “Palabra de Dios”. Amaban a tas escrituras con todo el cordzén.



Uno de los criticos mas acervos de Jorge Fox admitia que si se perdiera
la Biblia, se podria reproducir de la memoria de Jorge Fox. Se saturaban
en ella y la citaban de manera experta y efectiva. Pero la autondad aiti-
ma para ellos era siempre Cristo, la palabra Viviente de Dios, interpreta-
da en el Nucvo Testamento, pero ain con nosotros, revelandoseles en sus
corazones como Guia, Luz y lider. Ese era esencialmente su nuevo men-
saje. .
Lo que pensaba Jorge Fox mismo sobre un credo se nos presenta clara-
mente en lo que dijo y escribié cuando los Congregacionalistas adoptaron
su “Declaracién de Fe y Orden™ en la Conferencia de Savoy en 1658. En
su Diario Jorge Fox nos dice:

“Antes de que lallamada Fe de la Iglesia se diera, que se dice se hizo en
Savoy en once dias plazo, obtuve una copia antes de su publicacién y
cscribi una respuesta; cuando la Fe de la Iglesia se vendié en la calle,
también se vendi6 mi respuesta. Esto enojo a algunos de los parlamen-
tarios, de modo que uno de ellos dijo que: ‘debieran llevarme a Smith-
field’ (esto es, a quemarme), yo le respondi: Yo estoy mas alld de sus
fuegos y no les temo. Razonando con €l yo deseaba que considerara
que si por mil quinientos afios estas gentes habian estado sin una fe y
;ahora los sacerdotes (esto es, los ministros congregacionalistas) de-
ben fabricarles una? ;Qué no, (y este es el punto de vista cudquero).
;Qué no dijeron los apéstoles que Jesis era el autor y el acabador de
su fe? ;Y si Jesucristo era el autor de la fe de los apéstoles, de la fe
de las iglesia de los tiempos primitivos, y de la fe de los martires, no
debiera toda la gente mirarlo como el autor y el acabador de su propia
fe y no los sacerdotes? Vaya trabajo el que han hecho esos sacerdo-
tes!”.

De modo cierto indica aqui que “la fe hecha por los sacerdotes” o la “fe
hecha por los consejos™ o la “fe hecha por convenciones” son construccio-
nes mentales, ideologias (el término que usa es el de “nociones”) que
tienden a ser sustitutos pobres del descubrimiento personal de Cristo en
las almas y de la correspondencia vital con la mente divina, la voluntad y
guia divinas.

Es verdad —y en demasia—que muchas veces en su historia de trescien-
tos afios los Amigos han intentado producir estas fes de hechura humana.
Alguna vez en Barbados, en un momento de debilidad, Jorge Fox mismo
firmé una declaracién de credo en una carta y que en otras ocasiones de
crisis espor4dicas, se han hecho intentos de poner un limite en un cierto
punto de doctrina. Pero estas “declaraciones” han sido conveniencias



temporales. Siempre han fracasado al tratar de expresar el nicleo central
y permanente de vida y fe del movimiento cudquero ¢n marcha ascenden-
te.

También es verdad que la Sociedad de los Amigos ha gravitado ocasio-
nalmente en la direccién de ser una secta rigida y congelada. Todavia al-
gunos de nosotros recordamos la presidn de arriba, esto es de los lideres
de la Sociedad, para convertir a los Amigos en una solidificada “gente pe-
culiar”, con un vestido y una forma de hablar particular, cercada y aislada
“del mundo” por reglas y testimonios cuidadosamente disefiados. Esto
sucedié en el segundo periodo, no en el primero. Vino de influencias
externas, especialmente de la ola contemporanea del “quietismo” mds
que del genio y el espiritu del cuaquerismo temprano. Lo que pasé fue
que, en cada aspecto de la vida, incluida la direccién del amor y el afecto
en el matrimonioy la altura de 1a piedra que marcaba la tumba después de
la muerte estaban reguladas. La Disciplina era un sistema duro y apreta-
do que demandaba conformidad. Los viejos “consejeros” en aquellos
dias en verdad “disciplinaban™ a los miembros y tomaban una posicién in-
flexible y bien definida por el mantenimiento del status quo. Se esperaba
que quien hablara o predicara lo deb{a hacer en tono de voz con cierta ca-
dencia si se queria que lo dicho poseyese uncién. El mensajero no debia
mostrar signos de haber sido preparado de antemano. “No debias haber
estado pensando” fue la admonicién que un consejero me hizo en los
primeros dias de mi ministero, y él representaba una vieja y honda tradi-
cién de control. El endurecimiento de las arterias de la Sociedad estaba
tan en evidencia en mi juventud y se¢ podia ver que “una sociedad” se po-
dia, o mejor dicho s¢ habia hecho rigida e in¢lastica como tiene que ser
una iglesia organizada.

Bien, esa época termind. ;Cudl ideal —el de una religién abierta oelde
una cerrada— podra ser el ideal del futuro? Una religién abierta significa
un tipo de religién que no esta tiesa, que es fresca y libre, formativa con
un contacto vital con la corriente de vida divina. Una religién abierta tie-
ne fe en la capacidad espiritual del alma y confianza de que Dios y hombre
son semejantes y esencialmente se pertenecen. Una religion abierta es,
por lo tanto, expectante, mira hacia adelante. Valora el pasado, pero creé
profundamente que Dios es un Dios vivo, ve m4s del amor, laverdad yla
bondad ante nosotros. Su seguridad ulterior no estd en libros o credos, o
formulaciones, o argumentos sino en la experiencia del alma de la reali-
dad y Cristicismo de Dios. Se atreve a dejar libre a la religién para crecer
con un mundo creciente y una mente en expansion, y navegar mares no
cartografiados de Dios. La Sociedad de los Amigos en su temprano perio-
do formativo era una notable ilustracion de religion abierta. El alba y la



estrella matutina se alzaban en los corazones de estos “Hijos de la Luz”
que sc movian adelante. :

La religién cerrada, por otra parte, se pronuncia por una formulacién
del pasado de modo definitivo. Todas las recompensas estdn dadas en
ella. La verdad ha sido revelada ya “por los de tiempos idos™. La funcién
de una religién de este tipo es interpretar el sagrado depésito del pasado,
la verdad revelada de una vez por todas. No hay iglesia actual, creo yo, o
denominacion cuyos miembros todos estén comprometidos con un pro-
grama que mira hacia atrds. Hay cristianos del tipo abierto ain en los gru-
pos mas conservadores,

Me parece que el asunto clave para la Sociedad de los Amigos, como lo
€s para otros cuerpos religiosos, es hoy decidir si en lo general el énfasis
debe ser para este tipo de religién abierta y expectante, o si es buscar las
formulaciones cémodas que parecen proveer seguridad y nos capture y
detenga de nuevas y peligrosas empresass en el dominio de la verdad.
¢Estamos llenos de esperanza, fe y visién o estamos tratando ¢ acuniar fra-
scs repetitivas y de ser sitios seguros de reposo para la mente?

Nuestra vida misma estdl en juego en estas cuestiones, Hay obviarente
muchas personas que quieren que sus sectas sean refugios seguros y rigi-
dos. Han perdido ia fe en el liderazgo de un Cristo viviente en comunién
con el alma del hombre. La recuperacién de esta fe en el Cristo viviente
como presencia eterna es esencial para la existencia vital de los cuerpos
religiosos. Necesitamos poder volver a decir lo que decia un cristiano del
siglo segundo de nuestra era: “Cristo estd por siempre renaciendo en el
corazén de quienes lo siguen.”

He insistido en que ninglin movimiento significante puede entenderse
hasta que haya estudiado a la luz de su trasfondo histérico y del lugar en
que se dio. Esto es especialmente cierto del movimiento cuaquero. Jorge
Fox no fue el originador de una nueva rama de ideas ¢ ideales. Fue el in-
térprete, convencido y dindmico, de un conjunto de verdades y principios
que habian estado en circulacién por mucho tiempo. Se convirtié en el
eficaz organizador de una Sociedad, de una comumdad amada, que en-
carnaba y propagaba estas verdades y principios.

Si tuviera que escoger uno de los aspectos de esta manera cudquera de
vivir, que le es tan bdsica, escogena el dificil rasgo de su sinceridad. Este
rasgo caracterizaba a Jorge Fox a'lo largo de su vida entera. Habia un di-
cho en boga cuando era aprendiz en Nottinghamshire: “Si Jorge dice, en
verdad, no hay nada que altere su dicho”. Se conocia a su padre por toda
la regién de Fenny Drayton con el sobrenombre de “el recto Cristébal” y
su hijo exhibié a lo largo de su vida “la valiente sabiduria de la sinceri-
dad.” Fox encontrd en su amado Evangelio de Juan, que realizar la ver-



dad es el camino a la luz e inauguré una Sociedad que estd primero com-
prometida, antes que nada, no a decir sino a realizar la verdad.

Su desprecio por la simulacién subyace en la gran mayoria de sus llama-
das peculiaridades. El rehusar quitarse ¢l sombrero o llevar lamano al ala
del sombrero, como marca de honor, al encontrar a una persona, se lleva-

.ba, sin duda, a un punto extremo de énfasis que llegé a ser causa de seve-
ras sentencias a prisién, y en todas estas cosas profirié su vigorosa protes-
ta contra las simulaciones y maneras huecas entonces de moda. Lo mismo
se aplica a su escueta sencillez de vestido y lenguaje. No usaba el plural en
una sola persona*. No usaba ninguna férmula de cumplido a menos que
lo usara con tal honestidad**,

Oliver Wendell Holmes ha descrito en alguna parte minuciosas formas
de vida tan transparentes que uno puede ver latir el corazén y ver también
la expansi6n de los pulmones a través de sus cuerpos. Esta transparencia
de propo6sitos y tal pureza de intencién y motivos era una caracteristica
del esfuerzo de Fox por impregnar toda etiqueta y trato entre personas
con sinceridad y con la eliminacidn de simulaciones.

Esta sinceridad y honestidad, por supuesto, se¢ aplicaba a todo tipo de
relaciones y tratos pero el principio se profundizé atin més: Se hizo princi-
pio de vida. Se tenia que ser integro enteramente en lo que se profesaba.
Hay un bello texto en los Salmos: “Ti me has visitado de noche y me has
buscado en la oscuridad y no me has encontrado mal alguno”. No necesito
decir que esta meta que los Amigos tratan de lograr, no es terminal que ya
hayan alcanzado.

Fue en base a esta sinceridad que Jorge Fox se rebeld en contra del uso
de “nociones” teolégicas y declaraciones de fe y trajo 1a religién a una ba-
se s6lida de experiencia, de vida, de realidad constatada y de verdad des-

* Uno de los testimonios de los cudqueros fue el lenguaje llano, sencillo, de igualdad, que
en el inglés se representaba mejor con ¢l uso de los pronombres correspondientes atii y a
usted. En inglés el pronombre You correspondia al plural de la segunda persona, lo que
equivaldria a dirigirse a ella como si fueren muchas, Fox rehusé dirigirse a hombre algu-
no con este sentido de desigualdad y comenzd a usar los pronombres thou y thee, de con-
notacién igualitaria, que se usaban en el lenguaje familiar, de hermanos. Esta forma de
lenguaje se convirti6 en una caracteristica de los cudqueros, algunos de los cuales ain lo
usan en la lengua inglesa. Nota del traductor.

Estas peculidaridades de lenguaje y su rehusar a quitarse el sombrero y aiin més a hacer
juramentos judiciales en forma alguna, que les trajo una inmensa cantidad de sufrimicn-
10, no fueron novedades introducidas por Jorge Fox. Eran rasgos ya establecidos entre
gente de “tierne Corazén™ que pertenecian a pequerios grupos misticos en la era de la
Comunidad Inglesa. A fecha m4s tardia estos costosos esfuerzos de purificar las maneras
en la vida cotidiana y llevarlas al nivel de la mds pura sinceridad fueron convertidos en
distintivos de “gente extrana” y en el proceso perdieron su sentido original.

R



cubierta y traducida a la accién. Decir u oir frases exaltadas desde un pul-
pito, o cantar himnos de elevado significado e irse a casa y luego actuar
precisamente como si nunca se hubiera proferido sobrecogia su vida ylo
ponian en estado de agonia. Es imposible estimar correctamente el signi-
ficado esencial del movimiento cudquero sin una clara evaluacién de la
importancia de este llamado a la sinceridad mas pura. Y'este llamado a la
sinceridad est4 en la raiz del intento cudquero de vivir una vida sencilla,
No hay un standar fijo para la sencillez. Lo que es muy sencillo para una
persona a menudo parece complejo y extravagante para otra. No hay c4l-
culo simple de la sencillez. La sencillez m4s completa y verdadera es la
que se da en la honestidad de vida y corazén, esa sinceridad completa del
alma en relacién con Dios y en relaci6n con el préjimo de modo que en
verdad nos esforcemos por ser lo que decimos a Dios que queremos sery
lo que profesamos que son nuestras relaciones sociales. Un cudquero tie-
ne que estar fuera de toda duplicidad o simulacién. Esta es una manera o
simulacidn. Esta es una manera bisica de vida de los Amigos que los lleva
al espiritu original.

El siguiente rasgo basico que yo seleccionaria seria el énfasis en el cre-
cimiento espiritual. Si uno tiene que juzgar a través de lo que escribieron
los cudqueros en sus diarios —he leido casi todos los que existen~ se hace
evidente que estos pilares cudqueros daban un alto valor, en la escala de
ta virtud cudquera, a este desarrollo y cultivo espiritual. Es indudable que
este rasgo ha asegurado la supervivencia de los Amigos.

En la mayoria de los libros de disciplina, en las Preguntas —esas mues-
tras silentes de confesionarios de la vida cotidiana-— se refieren a cuestio-
nes tales como: ;Instruyen en los ptincipios de verdad, los padres y
quiénes tienen a su cuidado la educacién de los adolescentes? {Educan
ustedes a sus hijos en el cuidado de la verdad? Cada hogar tenia que ser el
centro vital, laincubadora, para la formaci6n, la cultura y el desarrollo de
los principios esenciales de la vida espiritual. No hay sustituto del hogar
como formador del espiritu.

La propagaci6n de los ideales cuiqueros de vida era implicita mds que
explicita, como las matemdticas de la abeja y de la araiia. Se daba por
contagio, por imitacién inconsciente. Las caracteristicas no se explicaban
$ino que se mostraban en la forma de vida y en la accién. Se aprende a vi-
vir en las corrientes de la vida. El elemento de quietud y silencio es, desde
luego, de enorme importancia en todos los asuntos de la educacién yel
crecimiento. El derecho de nacimiento® es sin duda una frase pobre, pero

* Cuando se comenzaron a hacer registros de membresia y luego de matrimonios y naci-

micntos, se establecid el reconocimiento de un “derecho de ser cusquero por nacimien-
to” a que se refiere el texto. Nota del traductor.



habia una cierta provisién que iba con este derecho en el mejor de los ca-
sos. “Las cosas provistas llegan sin la fuente proveedora.” Simplemente
se iba a una herencia que era de uno, tan naturalmente como la leche ma-
terna nutre al nisio.

El continuo flujo de Amigos visitantes que llegaban a tos hogares de ca-
da cudquero era un singular método para mantener y reaizar este enrigue-
cimiento de la vida del hogar. Tarde que temprano los cudqueros mas
eminentes en la Sociedad, tanto en los Estados Unidos como en el extran-
jero llegaron con su bendicién de dulzura y luz y en las “oportunidades”™**
religiosas con la familia, que era la caracteristica esencial de la visita, se
sentia un refrescar de lo alto que dejaba un rico depdsito en el alma.

El extraordinario interés en la educacién que siempre caracterizé a los
Amigos en todos los periodos, fue el floreciente resultado de este hondo
interés por el cultivo del espiritu.

Dondequiera que se establecié una reunién o Junta, a su lado apareci6
la escuela en cuanto era posible. Estas escuelas eran invariablemente, en
su primera intencién, viveros de cultura espiritual. Informaban la mente,
pero sobre todo, alimentaban y nutrian la vida interior del nifio y avanza-
ban el cultivo iniciado en el hogar. Las escuelas y colegios constituyen una
de las principales contribuciones de los cudqueros al mundo. Pero se hace
necesario preguntar en el muy serio estilo intimo de confesién en que se
hacen las Preguntas los Amigos: ;Centindan, aiin en estos tiempos mo-
dernos, en sus hogares y en sus escuelas y colegios, educando a sus hijos y
a aquellos a su cuidado, en el cultivo y desarrollo de la verdad?

Cuando se menciona el modo de vida de los cudqueros, lo primero que
se viene a mente, casi con certeza, es la fe cudquera en la sacralidad de la
vida humana y su rechazo del uso de medios violentos de la fucrza para
cambiar las situaciones que est4n manifiestamente basadas en la maldad.
El cudquero ha, inequivocadamente, comprometido su confianza en su
“armadura de luz” y en su “espada del espiritu” para la victoria moral y
social, se ha comprometido con los métodos que han llamado afables. El
cudquero ha sido consistentemente el portador de un testimonio de paz y
en un alto grado ha sido un pacificador. Ha sufrido mucho por su firme

** La “oportunidad™ es un tipo de reunién de culto religioso que algunos ministros, particu-
larmente viajeros, realizaban en los hogares alejados de los centros o lugares de reunién
para el culto religioso de silencio. Podian darse en cualquier sitio: en lugares de trabajo,
o en hospitales, circeles u hogares. Eran “oportunidades™ para orar y compartir juntos
la comunién con Dios, Nota del traductor.



oposicién a la guerra. Pero su actitud hacia la paz y la guerra no es una ac-
titud aislada. Sale de una profunda tierra interior, es un aspecto esencial
del todo mayor de la vida.

Aqui especialmente necesitamos recordar los movimientos previos que
prepararon ¢l clima espiritual para el modo de vida cuaquero. Los Wal-
denses, a partir del siglo XII, se habian llanamente rehusado a combatir o
amatar a alguien. Basaban su escriipulo en textos definidos de 1a Escritu-
ra. Tomaron el Sermén de la Montafia como la nueva ley que habia que

- obedecer estrictamente. La tercera orden de San Francisco inauguré una
tregua de Dios, ya que ningtin miembro, en su intencién original, podia
llevar armas. Los misticos del siglo XIV estaban claramente del lado de
los dngeles en su deseo de ser instrumentos del Espfritu en la Reforma de
la Iglesia y en rehacer del mundo en modos afables.

Erasmo inauguré una nueva era en el testimonio de la paz. Es uno de
los defensores profundos del método pacifista y quien mejor lo ha inter-
pretado hasta la fecha. El sostenfa que el amor y la paciencia, la inocencia
y la justicia, la autodisciplina y la buena voluntad para sufrir y soportar
son las credenciales infalibles del cristianismo. Su poderosa influencia co-
mo erudito y como intérprete del Nuevo Testamento dio a estas valientes
ideas un nuevo significado en el mundo. Los primeros Anabaptistas yRe-
formadores espirituales, que eran contemporineos de Lutero, muestran
de modo marcado la influencia de los grandes misticos que les precedie-
ron y de Erasmo que los desperto e inspiré. Volvieron como Erasmo lo
habia hecho, no tanto a los textos de la Escritura como al espiritu dentro
del Nuevo Testamento y a lo que parecia a ellos, el camino hacia Cristo.
Esta corriente de pensamiento habia quietamente fluido a Inglaterra en
corrientes diversas y era un aspecto esencial de muchos de los grupos de
misticos de.la época del Commonwealth, cuando Jorge Fox y William

"Dewsbury y James Naylor e Isaac Pennington estaban hallando su camino
a una nueva manera de vivir.

Cualesquiera que haya sido el modo en que esta nueva y cilida corrien-
te de vida y pensamiento haya llegado a Jorge Fox, por entre los atascade-
ros y pantanos del tiempo, €l le dio un color peculiar y la curva de direc-
cién de su vision y cardcter tinicos. William Penn tenfa razén cuando dijo
que Jorge Fox era “un verdadero original y copia de nadie.” Estaba satu-
rado del Nuevo Testamento. Habia encontrado su camino al corazén del
Evangelio y la luz de Cristo se habia abierto en su alma con fresca ilumi-
nacion. “Yo vi la luz de Cristo que brillaba en todos” dice. Como miem-
bro de la orden de los profetas hace una novedosa contribucién, muy pro-
pia, ala manera de vida que los misticos, humanistas y reformadores espi-
rituales habian anunciado.



Al seguir sucamino en los dias tempranos, lo fue explorando poco a po-
€0 con su vision interior. No lo calculé explicitamente. No basé su pensa-
miento en los textos, aunque los conocia muy bien. De alguna parte habia
tomado y formado una filosofia de la vida profundamente subyacente que
es mucho mas importante capturar que lo que puede ser el hacer citas de
sus pensamientos esenciales en los momentos criticos. Me parece que el
principal secreto se encuentra en el descubrimiento de que Dios y el hom-
bre no estdn nunca divididos, no son nunca entidades separadas. Siempre
hay un pequeio itsmo que eslabona el alma del hombre a la eterna y divi-
na tierra a la que pertencce. El acercamiento a Dios no es principalmente
a través de la naturaleza y del orden natural; es mas bien a través del alma
del hombre que ¢s esencialmente espfritu y por lo tanto puede comulgar
con el espiritu.

“Ser salvo”, para estos primeros cudqueros, no significaba escapar los
fuegos del infierno y ganarse la entrada al Cielo pacifico por la entrada de
la puerta de perlas. Signific6 una transformacién interior del espiritu y del
modo de vivir la vida. Era el nacimiento de un nuevo amor, de una nueva
pasién por la vida santa, un odio al pecado interior y exterior. La salva-
cién era una verdadera conquista espiritual y una nueva dinmica de vida.

Esta filosofia cudquera de la vida no era especulacién era més que una
fe. Era una vivida experiencia. La Luz del all4 realmente aparecfa a ellos
y fluia sobre toda su oscuridad. Conocian a Dios experimentalmente.
Sentian caer a sus almas el alivio que venia del regazo de Dios, y con é] lle-
gaba la seguridad de que este suceso interior era posible para todo aquel
que poseyese un alma hecha a laimagen de Dios. Si esto era asf, entonces
resulta, como un corolario, que el hombre nace de lo alto, con inmensas
posibilidades y que es infinitamente precioso. Puede arrastrarse en el lo-
do, pero hay una corona de virtud flotando sobre su cabeza si sélo vuelve
la cara hacia arriba y la mira,

Esta estimacién de la vida humana es una caracteristica esencial del
Cuaquerismo cuando uno va a sus manantiales. Era m4s bien implicito
que articulado, pero coloreaba la actitud cudquera entera hacia la vida y
formaba el resorte y motivo de su testimonio de paz tan costoso. En una
epistola del ano 1659, Jorge Fox escribia: “Todos los Amigos en donde
quiera, que han muerto para todas las armas carnales y las han reducido a
pedazos, estdn en el terrenc que quita la ocasién de las Guerras, estdn en
el poder que salva las vidas de los hombres, sin destruir ninguna, y sin des-
truir a otros.” No est4 citando textos. No da razones. Simplemente dice
que los Amigos no pueden hacer las cosas que la guerra involucra.

El Cuaquerismo, digdmoslo pues, es un atrevido experimento, no sola-
mente un pacifismo enmedio de gentes de guerra, sino un experimento de



paciencia y tolerancia para mostrar un modo de vida que pone en ejecu-
cién esta alta estimacién de las posibilidades divinas del hombre y que ain
en las desafortunadas circunstancias de guerra y odio, continia con el ser-
vicio del amor y con la misién de buena voluntad que es la condicién de la
paz. Mahatma Gandhi describia el trabajo de su vida como “mis experi-
mentos con la verdad™. Me gustaria usar ese término también para el ser-
vicio de los Cusqueros: “Los Experimentos Cudqueros con la Verdad.”

Aquellos Amigos que han visto el significado de este'experimento, este
modo de vivir, se pueden contar entre los edificadores de la paz, tanto en
tiempo de paz como en tiempo de guerra. No peleardn ni se enredardn én
los mecanismos de la guerra. Serdn calmados y heroicos en otras mane-
ras. Hardn grandes sacrificios para transmitir su fe en servicios de amor.
Morirdn si con esto demuestran su fe y su verdad. Pero no avalardn méto-
dos bélicos 0 no tomardn parte, voluntariamente, en sistemas que em-
plean la guerra. Debiera haber un mundo como este profetizado en el que
los cudqueros suefian, y se proponen seguir buscando en sus vidas, su-
friendo por conseguirlo, y si es necesario muriendo por hacerlo. El testi-
moni de que hablo no es negativo; no empiezan como los Mandamientos
conun “No..."”; es al principio y al final una manera creativa y positiva de
vida y de ensanchamiento del-4rea de luz, verdad y amor.

En este espititu y modo de vida, que explica la actitud cudquera para la
guerra, descansan las labores humanitarias de los Amigos desde los dias
de Jorge Fox al tiempo actual. Eso no significa que los Amigos sustituyan
el amor por la fuerza. Ellos creen que el amor es infinitamente superior a
la fuerza, pero saben claramente que las malas condiciones econémicas y
sociales no se pueden cambiar con sélo amor a los que pudieran conside-
rarse mayormente responsables de tal mal, o con aliviar los males de los
que los sufrieron; sino que la solucién de las cuestiones que estdn detras
de estos males de la vida se pueden encontrar mejor, segin creen los Ami-
gos, por quienes trabajan desde dentro, por quienes hacen el sacrificio de
compartir los sufrimientos, por quienes sienten la carga de las situaciones
trigicas, mas que por aquellos que miran desde afuera y aplican una ideo-
logia “magica”.

Finalmente, aqui al terminar, diré lo que debié decirse primero, el
constante retorno de los Amigos a los manantiales y fuentes de la vida en
la oracién, en su reunién de silencio. Podemos afirmar que esta visto que
no podemos cambiar €]l mundo de sus modos bélicos a modos de paz y que
tampoco podemos reconstruir el orden social en las lineas correctas para
el futuro sin la influencia y guia de una religiépn vital. Un mundo cons-
truido sélo en lineas seculares seria un mundo que se enconaria, se pudri-.
ria y corromperia como siempre ha sucedido. Debemos sobre todas las



cosas encontrar el camino para regresar a los manantiales de vida y refres-
co para los corazones y las almas de los hombres. La fe religiosa cuando
nos lleva a las fuentes verdaderas del poder quita de la mente los riesgos
de confusas inquictudes. Vuelve el agua en vino. Trae a los hijos prédigos
a casa. Hace que los hombres s¢ levanten de sus caidas, saca la vida de la
muerte. Hace alboradas de los crepiisculos. Hace posible lo imposible. El
secreto maestro de la vida es la consecusion del poder de la serenidad en-
medio de la tensi6n, la accidén y la aventura.

Una de las significadas contribuciones que han hecho los cudqueros ha
sido su descubrimiento del valor de la comunién silente y la prictica de
ella como fuente de poder y de recursos. Comienzan sus comidas con si-
lencio. Inician sus reuniones con un periodo de quictud, atin sus reunio-
nes de acuerdos para asuntos temporales, se acercan, pues, a cualquier ta-
rea con un periodo de recogimiento. Podria tomarse, yo creo, como un
hecho demostrado de que ¢l recogimiento y el silencio nutren una con-
ciencia de comunién recfproca y mutua con Dios. El alma en estos mo-
mentos profundos de silencio parece dar tanto como recibe, parece inspi-
rarse en la vida profética y fluir en respuesta sus mds altas y nobles aspira-
ciones y expectaciones. Los diferentes exponentes de la fe religiosa difie-
ren ampliamente en su énfasis sobre lo que es esencial en ¢reencia, forma
y préctica, pero todos los representantes de las diferentes profesiones de
fe, de todos los sistemas, o de los que no tienen ninguna, todos pueden en-
contrarse movidos, sacudidos, vitalizados, preparados para las obligacio-
nes y tareas de la vida con periodos de recogimiento expectante, palpitan-
te, con otros que estdn unidos en el grupo de hombres y mujeres reunidos
en comunién con Dios. }

Desde la primera guerra mundial hemos tenido muchas experiencias de
silencio, en las que una ciudad entera, o atin una nacién completa parecen
de algiin modo estar unificados mediante un asombroso e inspirador reco-
gimiento, y m4s aiin que eso, parecen levantarse en comunién en una vas-
ta fraternidad de gentes y Nuestro Padre. Se ha hecho bien en llamarlo “el
camino del asombro” y podria afiadir que es el camino de la expectacién,
de la espera. Algunas veces puede ser tan importante dejar de pensar en
problemas como es el escapar de la presa o de las multitudes. Hay tanta
necesidad de una vacacion de los problemas de la mente, como la hay pa-
ra el alivio de las prisas, las preocupaciones o de los afanes del trabajo.

Hay profundidades en todos nosotros més abajo de nuestras ideas. Hay
de hecho un sustrato que es la tierra materna de la cual nacen todas las
ideas y propésitos como los mantos de nubes nacen del aire invisibte. Ali-
mentar o fertilizar ese subsuelo de nuestra vida consciente es més impor-
tante que capturar y organizar unos pensamientos desvalagados. Encon-



trar como vitalizar e inundar de poder este estrato fundamental de nues-
tro ser es, después de todo, descubrir uno de los secretos maestros de
nuestra vida. Eso justamente es lo que parece suceder a algunos de nos-
otros en el recogimiento y misterio def contacto intimo con las corrientes
divinas en el silencio vivo de 1a oraci6n del grupo.

He leido que una enfermera, durante la epidemia de influencia en
1918, lleg6 a estar tan agotada que estaba y incapacitada para hacer cual-
quicr esfuerzo coherente. Un dia, al limite de su capacidad, resolvio eva-
dirse y se senté en silencio con un grupo de personas que estaban en ora-.
cién. Ellatambién oré en silencio. El resultado fue que la corriente entera
de su vida se alteré en esta hora de genuina oracién. Se sinti6 restaurada,
calmada, rehecha. Volvié a su trabajo con una frescura de espiritu, con
una voluntad renovada y alzada a un nuevo nivel de vida y accién, como
barco que emergia de una esclusa.

Hay momentos cuando los muros entre lo visible y lo invisible parecen
adelgazarse y hasta desvanecerse y uno siente estar en contacto con algo
mas que uno mismo. El umbral de la conciencia, que en los momentos de
nuestros estados de atencién y de foco no permite la entrada de nada que
no sea lo que se¢ est4 tratando, se interna a un nijvel diferente y permite
una vasta y amplia variacién de experiencias y podemos sibitamente des-
cubrir que podemos sacar mas de nosotros que otras veces. Y €s en estos
mejores momentos del ampliado alcance cuando compartimos la influen-
cia cooperativa de muchas personas en comunidad de oracién con
nosotros, que nos parece como si rios de vida, luz, amor y verdad fluyeran
de mis alld de nuestros médrgenes y volvemos a nuestro trabajo, asunto y
pensamiento no s6lo calmados, descansados y vitalizados, sino eqmpados
con nueva energia del espiritu.

Este recogimiento y silencio, deben por lo tanto pensarse como una
preparacién y fortificacién para el principal propésito de la vida. John
Woolman, uno de los hombres més himildes que han habido, llegé a ser
un verdadero dinamo contra el mal de 1a esclavitud, describe como apren-
di6 a esperar con paciencia y vivir profundo la vida en el amor de Dios, y
asi cuando llegd el momento de la palabra o la accién estaba preparado
“para servir de trompeta por la que resonaba la voz del Sefor.”

Esta sensibilidad de aguja de brijula a las corrientes magnéticas en las
que se mueve, revela el hecho no s6lo de que estd cuidadosamente equili-
brada en su pivote, sino que también ha sido magnetizada y transformada
en todas sus moléculas. Algo parecido a esto debe organizar interiormen-
te quien trabaje en forma dindmica en las tareas del mundo, debe entrar
en un paralelismo con las corrientes celestiales y estar penetrado de ener-
gias més alld de si.



Mi querido maestro Josiah Royce hablaba de Uina experiencia y de una
conviccién que le permite al hombre “soportar lo que le suceda ¢n ¢l uni-
verso”. Pero debemos més que soportar las tormentas que se rompen
en furia sobre nosotros. Nuestra tarea es socorrer a los que tienen roto el
corazdn, ser cdliz de fuerza en momentos de agonia, poner a los hombres
de pie cuando parece que los cimientos se socavan y alimentar y consolar
a los nifios enmedio de la ruina y la devastacién de la guerra. Los que va-
yan a hacer tal servicio deben saber:

“Que Dios, a lo lgjos, en sus fuentes, estd manando.”









Cellsusiim Hitslamo . Ssin 2
COAL
T die bes Amgns, AL



